# 智慧如海

# 大般若波羅蜜多經

釋迦牟尼佛講經



〔釋迦牟尼佛莊嚴法相〕



譯 經/玄奘法師



## 目次

| 総 | 净   |                              | ı   |
|---|-----|------------------------------|-----|
| 第 | 131 | 講:第三十品 校量功德品(七十三)(卷103~168)  | 2   |
| 第 | 132 | 講:第三十品 校量功德品(七十四)(卷103~168)  | 6   |
| 第 | 133 | 講:第三十品 校量功德品(七十五)(卷103~168)  | 10  |
| 第 | 134 | 講:第三十品 校量功德品(七十六)(卷103~168)  | 14  |
| 第 | 135 | 講:第三十品 校量功德品(七十七)(卷103~168)  | 20  |
| 第 | 136 | 講:第三十品 校量功德品(七十八)(卷103~168)  | 24  |
| 第 | 137 | 講:第三十品 校量功德品(七十九)(卷103~168)  | 28  |
| 第 | 138 | 講:第三十品 校量功德品(八十)(卷103~168)   | 34  |
| 第 | 139 | 講:第三十品 校量功德品(八十一)(卷103~168)  | 40  |
| 第 | 140 | 講:第三十品 校量功德品(八十二)(卷103~168)  | 46  |
| 第 | 141 | 講:第三十品 校量功德品(八十三)(卷103~168)  | 50  |
| 第 | 142 | 講:第三十品 校量功德品(八十四)(卷103~168)  | 56  |
| 第 | 143 | 講:第三十品 校量功德品(八十五)(卷103~168)  | 60  |
| 第 | 144 | 講:第三十品 校量功德品(八十六)(卷103~168)  | 66  |
| 第 | 145 | 講:第三十品 校量功德品(八十七)(卷103~168)  | 70  |
| 第 | 146 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(一)(卷168~172)   | 76  |
| 第 | 147 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(二)(卷168~172)   | 80  |
| 第 | 148 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(三)(卷168~172)   | 84  |
| 第 | 149 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(四)(卷168~172)   | 88  |
| 第 | 150 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(五)(卷168~172)   | 92  |
| 第 | 151 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(六)(卷168~172)   | 96  |
| 第 | 152 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(七)(卷168~172)   | 102 |
| 第 | 153 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(八)(卷168~172)   | 108 |
| 第 | 154 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(九)(卷168~172)   | 112 |
| 第 | 155 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(十)(卷168~172)   | 116 |
| 第 | 156 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(十一)(卷168~172)  | 120 |
| 第 | 157 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(十二)(卷168~172)  | 124 |
| 第 | 158 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(十三)(卷168~172)  | 128 |
| 第 | 159 | 講:第三十一品 隨喜迴向品(十四)(卷168~172)  | 132 |
| 笋 | 160 | 講: 第三十一品 隨喜迴向品(十五)( <u> </u> | 136 |

## 總序

世尊把般若門的心法及實修法門,全部在大般若經中宣說無遺, 例如般若正念的真實境界,以及各種修行般若的實證方法,都鉅細靡 遺的於經中宣說,是想深入經藏的佛子,相當需要研讀的經典。

因為,「大悲為上首,方便為究竟」,如果沒有智慧,是不可能究竟度眾的,於此虛幻的世間,人們早已習於以假為真的顛倒世界,如果要說明完全背道而馳的真實法界,確實是十分困難的一件事,而說明,更是需要有真實的證量,作為辯才無礙的度眾基石。大般若經,正是一個有志以大智慧及辯才度眾的菩薩道行者,於難行難忍的菩薩道上,不論自度或度人,都是一部不可或缺的寶典。

而由於大般若經以現代的人眼光來看,實在太長——總共600 卷,每天讀通1卷,也要花上二年的歲月。所以在講解此經時,更要 有長期奮鬥的勇氣與毅力,其實,不論講者或聽者,皆需具備這樣不 畏路遙的磅礴氣勢,方能克竟全功。

不過,我們實在應該想回來,如果能有幸講完或聽完這樣智慧如海的經典,實在是過去生功德福報的累積啊!

願釋迦牟尼佛賜予我們智慧的開展!

願十方三世諸佛菩薩賜予加持!

~郭韻玲

### 第 131 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說有 所得布施波羅蜜多。名說相似 布施波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。說色若常若無 常。說受想行識若常若無常。 說色若樂若苦。說受想行識若 樂若苦。說色若我若無我。說 受想行識若我若無我。說色若 淨若不淨。說受想行識若淨若 不淨。若有能依如是等法修行 布施。是行布施波羅蜜多。復 作是說。行布施者。應求色若 常若無常。應求受想行識若常 若 無 常 。 應 求 色 若 樂 若 苦 。 應求受相行識若樂若若。應 求色若我若無我。應求受想行 識若我若無我。應求色若淨若 不淨。應求受想行識若淨若不 淨。若有能求如是等法修行布 施。是行布施波羅蜜多。憍尸 迦。若善男子善女人等。如是 求色若常若無常。求受想行識 若常若無常。求色若樂若苦。 求受想行識若樂若苦。求色若 我若無我。求受想行識若我若 無我。求色若淨若不淨。求受 想行識若淨若不淨。依此等法 行布施者。我說名為行有所得 相似布施波羅蜜多。憍尸迦。 如前所說當知皆是說有所得相 似布施波羅蜜多。……復次憍 尸迦。若善男子善女人等。為 發無上菩提心者。說諸佛無上 正等菩提若常若無常。說諸佛 無上正等菩提若樂若苦。說諸 佛無上正等菩提若我若無我。 說諸佛無上正等菩提若淨若不 淨。若有能依如是等法修行布 施。是行布施波羅蜜多。復作 是說。行布施者。應求諸佛無 上正等菩提若常若無常。應求 諸佛無上正等菩提若樂若苦。 應求諸佛無上正等菩提若我若 無我。應求諸佛無上正等菩提 若淨若不淨。若有能求如是等 法修行布施。是行布施波羅蜜 多。憍尸迦。若善男子善女人 等。如是求諸佛無上正等菩提 若 常 若 無 常 。 求 諸 佛 無 上 正 等 菩提若樂若苦。求諸佛無上正 等菩提若我若無我。求諸佛無 上正等菩提若淨若不淨。依此 等法行布施者。我說名為行有 所得相似布施波羅蜜多。憍尸 迦。如前所說當知皆是說有所 得相似布施波羅蜜多。

P779 II 欄23行~P787 Ⅲ 欄3行

天帝釋又向佛陀請教:為什麼說 善男子、善女人說有所得布施,是 宣説相似布施?

佛回答:如果善男子、善女人, 為發無上菩提心的人,宣説五蘊若 常、若無常,若樂、若苦,若我、

經文又透過天帝釋對佛陀請教的 問題來説明:有所得的布施波羅蜜 多是相似布施波羅蜜多。

此段經文主要是説明什麼是真正的布施以及什麼是相似的布施。

什麼是真正的布施?可以說是內 心完全不執著的去作布施這件事, 才是真正的布施。怎麼說呢?也就 是所謂的三輪體空,就是完全不執 著布施的人、被布施的人以及布施 本身。

為什麼布施時完全不能有任何執 著呢?因為當我們有任何執著時, 就會感召障礙,一絲執著就會感召 一絲障礙,布施是件好事,可是作 任何好事,還是障礙越少越容易完 成;相反的,如果障礙很多,是很 難把一件好事作完的。

這是千真萬確的,因為畢竟尚未 完全成就,畏難、厭煩之心在狀況 不好時是難免會產生的,所以當障 礙多到一個程度時,就難免把自己 逼到這樣一個狀況不好的角落; 則再大的好事、再對眾生有益的 好事,也往往會開始打退堂鼓, 那麼如果能夠在此時此刻痛定思 痛的反省一下自己的內在,一定 會發現,原來還有所執著,否則 不會有退轉這件事情發生的。

為什麼有執著才會有退轉呢? 首先我們要明白什麼是退轉?所 謂的退轉可以說就是該作的好事 不再作了,那麼既然是該作,又 既然是好事,怎能不作呢?可見 非作不可;但卻不作,當然就是 退轉。

退轉是在內心發生了負面的狀況時才會產生的,那麼追根究底,只有執著才會讓內心產生負面的狀況,也就是妄念。

故只有妄念會感召退轉,而也 只有執著會感召妄念。

所以執著是與妄念息息相關的,故也可以說作一切善事時, 皆不與妄念相應,才是真正的行善,那麼以布施波羅蜜多而言, 也可以說不與妄念相應的布施, 是名真布施。

所以,我們在行布施時,內心 宜清淨,既沒有布施比較好,被 布施比較不好的分別,也沒有作 了布施就功德了不得的自滿,一 切的布施都是在具體的延伸內在 的慈悲與智慧。

布施有多種,財施、法施、無 畏施是最基本的分類;事實上布 施的方式有千百萬種,甚至無量無邊。例如一句稱讚的話是不是布施呢?其實當一個人正陷入自卑的情緒時,一句適時的稱讚,無異久旱甘霖,可能讓一個人重建自信心,也可能讓人改變一生的命運。

所以只要心存慈悲,隨時隨地 都有布施的機會,只是有時機會 稍縱即逝,我們要善於把握 如鼓勵別人的話,不否則不有 當的場合與時機,否則不何 當成鼓勵人的原先效果,反會 可能造成別人的反感與與語 就是俗語所説的「拍馬屁拍到馬 腿上」。

故方便善巧在布施的過程中是 絕對不可或缺的,尤其是布施給 一個很需要被布施卻又自尊心很 強的人,就更要注意方便善巧, 例如有名的「不食嗟來食」的故 事,那位自尊心強的書生就是硬 是活活餓死也不肯吃別人吆喝下 賞給他的一碗粥。

所以當我們有能力布施時,千 萬不要有「賞」給別人的心態; 這樣的布施,遇到心念敏感的眾 生,就會在不知不覺中傷到了 他;而這樣的美中不足,畢竟不 是我們的初衷,故佛法就是要我 們行全部的善,也是要我們得到 全部的功德,完全不要被扣分。

相反的,當我們有需要被布施時,內心也千萬不要有自怨自

憐的自卑情結,如果真的有需要就 大大方方的取,因為取與捨,其實 都需要智慧,一切都是緣起,如果 匱乏的緣起已經現前,卻不肯接納 現實,則這樣會在已經夠苦的外境 中,苦上加苦,自己受苦也罷,可 能還要連累其他有緣眾生。

故生命中的一切一切,都需要智慧,如果沒有了智慧,生命真的是痛苦無涯;因為活在這無常的三界中,已經夠苦,如果沒有智慧,真的是更苦。

所以,作壞事,需要智慧來出離;作好事,需要智慧來保任。一切的歷緣對境,都需要智慧之燈的照明,否則真的是有路也不知該如何走。

布施是美德,是人類互愛的具體 行動,值得每一個眾生去力行;但 心胸廣大的佛子可別忘了:不只是 布施人道,還要布施六道眾生,我 們要把慈悲布施給阿修羅道,把智 慧布施給天道,把同情布施給畜生 道,把食物布施給鬼道,把救度布 施給地獄道·····

利益一切的眾生,就是布施。

左手交給右手,右手再交給左 手。

你的左手交給我的右手,我的右 手再交給你的左手。

眾生的左手交給右手,眾生的右 手再交給左手。

布施,是愛與豐富的循環。 願眾生遠離有所得的相似布施。 願眾生以無所得慧行無相布施。 則功德無量無邊,則出三界有 望。

佛法的智慧,是我們生命真正的 皈依。 第 132 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。為發無上菩提心者。宣 說般若波羅蜜多。或說靜慮波 羅蜜多。或說精進波羅蜜多。 或說安忍波羅蜜多。或說淨戒 波羅蜜多,或說布施波羅蜜 多。作如是言。來善男子。我 當教汝修學般若乃至布施波羅 蜜多。若依我教而修學者。速 入菩薩正性離生。既入菩薩正 性離生。便得菩薩無生法忍。 既得菩薩無生法忍。便得菩薩 不退神通。既得菩薩不退神 通。能歷十方一切佛土。從一 佛國至一佛國。供養恭敬尊重 讚歎一切如來應正等覺。由此 速疾證得無上正等菩提。憍尸 迦。是善男子善女人等。以有 相為方便。有所得為方便。及 時分想。教他修學般若靜慮精 進安忍淨戒布施波羅蜜多。是 為宣說相似般若乃至布施波羅 蜜多。

P787Ⅲ欄4行~P788Ⅱ欄倒數5行

佛又開示:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説六度,並對他説:「我會教你修學六度,如果依我的教導而修學的人,會迅速證入菩薩十地」。這樣的善男子、善女人,是以有相、有所得為方便善巧,這就是宣説相似的六度。

佛又開示:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説六度,並對他説:「我會教你修學六度,如果依我的教導而修學的人,會迅速超越聲聞及獨覺地」。這樣的善男子、善女人,是以有相、有所得為方便善巧,這就是宣説相似的六度。

佛又開示,如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説六度,並對他説:「我會教你修學內人。 度,如果依我的教導而修學的人人。 會迅速證入菩薩正性離生,最後的 強速證得無上正等正覺」。這樣的 善男子、善女人,是以有相、有所 得為方便善巧,這就是宣説相似的 六度。

此段經文,是説明如果特別強調時間及證量,即使是宣説一切善法總集的六度波羅蜜多,還是有相、有所得的方便,也就是相似六度。

其實修行的程度與時間是可以談的,不然經典中也不會有佛為弟子 授記的記載;只是佛絕對沒有特別 強調時間的迅速,故只要是 "特別 的強調",事實上已經離開中道, 落入特別強調的那件事當中,則 無論是多麼高的證量,例如經文 提及的無上正等菩提,只要是初 衷偏離了中道,事實上證量也絕 對是偏離了中道。

故佛法是非常非常精密的,容不得一絲的馬虎,也容不得一絲的馬虎,也容不得一絲的偏離,所謂「差之毫釐,失之千里」,意思也就是説在心法部份是要絕對純淨的,只要有一絲的雜質,事實上結果已經不知差距有多少了。

所以,事實上仔細檢查這段經文,如果去掉了每段都出現的「速」字,也就符合了中道。故由此可見這之中的差別是非常非常微細的,微細到如果觀照力不強的人,根本無法明白表面説得都對,為何到最後卻落個"相似"呢?

中國的尚書也説:「人心惟危,道心惟微」,意思就是指正道的細微之處,有時在妄念變現的人心中,一時不察,就無法明辨秋毫。不但世俗法如此,出世法更是如此,中道與偏離,有時真的微細到難以辨別。

但是到底有沒有蛛絲馬跡可尋呢?一定有的,但先決條件是我們一定要懂得空性,否則在一大堆魚目混珠的相似理論中,我們是無法釐清千頭萬緒的。

所以悟空實在是修行的關鍵, 也是真正上路的里程碑,否則無

而無明的狀態,千真萬確就如 盲人騎瞎馬,所以當然眾生是在 崎嶇的輪迴路上,跌得遍體鱗 傷;但是更可畏的事實是,盲人 不知盲為何事,也不知自己騎的 竟然是隻瞎馬,因為已經習慣了 昏天黑地,便以為路況本來就是這樣,因為已經習慣了瞎馬亂闖,所 以跌得遍體鱗傷也就變成天經地義 的事。

然而,我們能不能離開這樣危險 又愚昧的狀態呢?當然可以,偉大 的佛陀就是要教導我們成為一個明 眼的覺醒的人。那麼,什麼是覺醒 呢?就是悟空,就是對本質與現象 已經能夠涇渭分明。

當我們能夠清清楚楚、明明白白 於本質與現象的不同時,我們才能 離開無明,也才能離開痛苦,最後 離開輪迴。

所以為什麼有相或有所得都是相似六度呢?因為一旦執著於外相或得失,那麼這個人已經落入現象界,已經離開了本質,這個人根本尚未懂得空,如果懂得,根本不可能有"有相"或"有所得"的執著。

故空的標準是非常清楚的,任何 的相似都不能矇混過關,懂就是 懂,不懂就是不懂,其實並沒有中 間模糊不清的地帶,所以相似六度 就絕對不是中道,更不是真正的證 量。

唯有真正的證量,可以解脱生死 輪迴,如果只是相似證量,離解 脱還有很遠的路要走,故修行人 對於自己的正知見是一絲容不得 寬貸的,有就是有,沒有就是沒 有;好就是好,壞就是壞;黑就是 黑,白就是白;是就是是,非就是

的束縛,得到自由解脱。

非……,因為如果我們不能作個如 實智者,那麼怎麼可能成佛呢?

故如實的面對一切吧!無論自己 的缺點有多麼不堪,都要把它看 得一清二楚,況且當我們還有"不 堪"的分别時,我們已經落入二分 的分別意識,也就是落入有為法、 現象界。所以,如實的面對,是沒 有二分的,你只是你,所有的狀況 都是因緣和合,不能說今日作了壞 事,明日就一定會作壞事;也不 能説今日作了好事,明日就一定 會作好事;故一切的好壞都是因緣 條件不同所造成不同的結果。所以 一個人作了壞事,嚴格説起來,不 能叫做「壞人」,應該叫作「作了 壞事的人」,這二個名詞也許看來 在玩文字遊戲,事實上微細的佛法 大義就在其中。「壞人」是連人的 本質都否定了,「作了壞事的人」 是把壞事的現象與人的本質分開來 談,以佛法知見來看,當然是後者 的思考邏輯才真正成立,因為眾生 皆有佛性,一時的為惡,不代表這 個人就是惡人;一時的為善,也不 代表這個人就是善人;真的一切的 一切,都是因緣和合、變化遷流, 故如果我們這麼在意這因緣和合、 變化遷流,那麼豈不是在意不完了 嗎?

故趁早悟空,才能不再在意變化 不已的因緣和合,因此輪迴的崎嶇 路,完全在於不懂般若空慧,如果 明白了空性,則才能真正離開幻相 第 133 講:第三十品 校量功德品

P788 II 欄倒數4行~Ⅲ欄11行

佛又開示:如果善男子、善女人,告訴菩薩根性的修行人說、 「如果能夠聽聞、受持、讀誦、精 勤修學、如理思惟甚深般若的話, 一定會獲得無量、無數、無邊的功 德」。這樣的善男子、善女人是宣 說相似六度。

佛又開示:如果善男子、善女人,告訴菩薩根性的修行人説:

「你於三世一切如來,從初發菩提 心乃至最後證得無餘涅槃,所有 的善根都應該隨喜的統統合集,為 了一切有情眾生而迴向無上正等菩 提」。這樣的善男子、善女人是以 有相、有所得為方便善巧,就是宣 説相似六度。

此段經文,説明什麼是有相、有 所得為方便的相似六度。

前一段經文,只有「決定」是有 蛛絲馬跡可尋,後一段經文,幾乎 毫無破綻,「所有」也只能勉強算 是訊息。意思是説從表面文字來觀 察,幾乎很難察覺這兩段經文到底 那裡不符合佛法,所以真的是越來 越微細了。

那麼這兩段到底是什麼地方有問題,而讓佛斷定為相似六度呢?其實最重要還是當佛在說空時,會雖不有,表面的字句其實都沒有時,也真正重要的是超越語言文字的內在,故即使表面都說對了,可是內在如果還有對於有的一絲放不下,那麼這就是有相、有所得,也就是相似六度。

也許會越說越糊塗了,但這正是 佛法最必須釐清之處。也就是語言 文字是相當容易說得毫無破綻的; 但是這裡真正要提醒我們的是,內 在必須是真正的悟空,否則無論陳 義多高,例如高到無餘涅槃也無 用,到最後還是落入有,也就是有 相,也就是有所得。

什麼是有相?即現象、外相。既

然是現象,就絕對不是永恆不變的 本質;既然是外相,就不是真正的 內涵。

那麼,什麼是本質?這就是佛法 永遠不放棄要告訴我們的重要答 案。

為什麼是重要答案?因為它重要 到如果不知道這個答案的話,可以 說我們連活都不會活。

怎麼說呢?請問如果連目的地都不知道在那的人,就開始快步走路,他要走到那裡去呢?又請問眼睛明明有病,卻一直要用眼睛觀察一切,他所看到的又是什麼呢?

所以,如果不了解生命的本質, 在修行上來說,是盲修瞎練;在生 命上來說,是無知的活著。

但是,這個生命一分一秒都不曾 離開我們,我們擁有生命,卻不知 該如何活,不是一件荒謬又可笑的 事嗎?

真的不知該如何活嗎?如果知道 的話,怎麼眾生都活得如此茫然與 痛苦呢?

如何才能活得不茫然、不痛苦呢?就是澈澈底底的明白一切的外在都是心的投射,如果不把所有的注意力都拿來修正這顆心的話,無論我們怎麼費盡千辛萬苦去修正外在,都是沒有用的。

就如同抽刀斷水,就如同揚湯止 沸,如果生命的問題並沒有真正的 解決,那麼生命怎麼活得不茫然? 怎能活得不痛苦呢? 故佛法就是教我們正本清源, 教我們釜底抽薪。

不能再頭痛醫頭、腳痛醫腳, 一定要確確實實的找出真正的病 因來。

什麼是真正的病因?就是不明白本質,也就是不明白空,也就 是不明白般若。

只要明白了本質,明白了空,明白了般若,一切的痛苦就解決了,真的!真的!真的!

只是修行人啊!多半於文字般若已經有所掌握,可是由於未在實修上下紮實的功夫,所以對於實相般若,總是不能有所真正明瞭與把捉。

然而實相般若,唯有實修,從 來沒有第二條路可以真正到達。

所以,勿再口説般若、暢若懸河,真的必須在實修方面下足真功夫,否則一日不明白空,一日就不能解脱痛苦。

因為所有的痛苦都是幻相,可 是如果沒有實證功夫,無論頭腦 怎麼告訴自己這一切都是幻相, 無情的業力還是把我們逼真的拉 入痛苦的每一絲感受裡。

所以修行一定要了業力,而唯 有真正的於佛法功課下功夫,才 可能了業力,否則無論我們學佛 學了多久,我們都還是在業力大 海中載浮載沉的凡夫俗子。

什麼才是聖者呢?就是由努力 修行而遠離催逼的人。就是懂得 生命本質的人,這樣的人,才是 真正快樂的人,也才是真正不受 束縛的大丈夫。

佛法能創造一切生命的奇蹟, 能帶來一切的幸福喜樂,但是唯 有用功努力的人,才能真正享有 這生命的大豐收。

第 134 講:第三十品 校量功德品

爾時天帝釋白佛言。世尊。 云何名為宣說真正般若靜慮精 進安忍淨戒布施波羅蜜多。佛 言。憍尸迦。若善男子善女人 等。說無所得般若靜慮精進安 忍淨戒布施波羅蜜多。如是名 為宣說真正般若靜慮精進安忍 淨 戒 布 施 波 羅 蜜 多 。 時 天 帝 釋 復白佛言。世尊。云何諸善男 子善女人等。說無所得般若波 羅蜜多。名說真正般若波羅蜜 多。佛言。憍尸迦。若善男子 善女人等。為發無上菩提心 者。宣說般若波羅蜜多。作如 是言。汝善男子。應修般若波 羅蜜多。不應觀色若常若無 常。不應觀受想行識若常若無 常。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是般 若波羅蜜多。於此般若波羅蜜 多色不可得。彼常無常亦不可 得。受想行識皆不可得。彼常 無常亦不可得。所以者何。此 中尚無色等可得。何況有彼常 與無常。汝若能修如是般若。 是修般若波羅蜜多。復作是 言。汝善男子。應修般若波羅 蜜多。不應觀色若樂若苦。不 應觀受想行識若樂若苦。何以 故。色色自性空。受想行識受 想行識自性空。是色自性即非 自性。是受想行識自性亦非自 性。若非自性即是般若波羅蜜 多。於此般若波羅蜜多色不可 得。彼樂與苦亦不可得。受想 行識皆不可得。彼樂與苦亦不 可得。所以者何。此中尚無色 等可得。何況有彼樂之與苦。 汝若能修如是般若。是修般若 波羅蜜多。復作是言。汝善男 子。應修般若波羅蜜多。不應 觀色若我若無我。不應觀受想 行識若我若無我。何以故。色 色自性空。受想行識受想行識 自性空。是色自性即非自性。 是受想行識自性亦非自性。若 非自性即是般若波羅蜜多。於 此般若波羅蜜多色不可得。彼 我無我亦不可得。受想行識皆 不可得。彼我無我亦不可得。 所以者何。此中尚無色等可 得。何況有彼我與無我。汝若 能修如是般若。是修般若波羅 蜜多。復作是言。汝善男子。 應修般若波羅蜜多。不應觀色 若 淨 若 不 淨 。 不 應 觀 受 想 行 識 若淨若不淨。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是般若波羅蜜多。於此般 若波羅蜜多色不可得。彼淨不 淨亦不可得。受想行識皆不可 得。彼淨不淨亦不可得。所以

者何。此中尚無色等可得。何知。此中尚無色等可得。例如。汝若能修如是修般若波羅蜜多。婚尸迦。是善男子善女人等。你此等說。是為宣說真正般若波羅蜜多。……

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。為發無上菩提心者。宣 說般若波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修般若波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若常若無常。何以故。諸佛無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是般若波羅蜜多。於此般若波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是般若。是修 般若波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修般若波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 樂若苦。何以故。諸佛無上正 等菩提諸佛無上正等菩提自 性空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。即非自性即是 般若波羅蜜多。於此般若波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼樂與苦亦不可得。所以 者何。此中尚無諸佛無上正等 菩 提 可 得 。 何 況 有 彼 樂 之 與 苦。汝若能修如是般若。是修 般若波羅蜜多。復作是言。 汝善男子。應修般若波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等善 提若我若無我。何以故。諸 佛無上正等菩提諸佛無上正 等菩提自性空。是諸佛無上 正等菩提自性即非自性。若 非自性即是般若波羅蜜多。 於此般若波羅蜜多。諸佛無 上正等菩提不可得。彼我無 我亦不可得。所以者何。此 中尚無諸佛無上正等菩提可 得。何況有彼我與無我。汝 若能修如是般若。是修般若 波羅蜜多。復作是言。汝善 男子。應修般若波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 淨若不淨。何以故。諸佛無 上正等菩提諸佛無上正等菩 提自性空。是諸佛無上正等 菩提自性即非自性。若非自 性即是般若波羅蜜多。於此 般若波羅蜜多。諸佛無上正 等菩提不可得。彼淨不淨亦 不可得。所以者何。此中尚 無諸佛無上正等菩提可得。 何況有彼淨與不淨。汝若能 修如是般若。是修般若波羅 蜜多。憍尸迦。是善男子善 女人等作此等說。是為宣說 真正般若波羅蜜多。

P788Ⅲ欄倒數10行~P805Ⅱ欄4行

天帝釋向佛請教:什麼是宣説

真正的六度呢?

佛回答:如果善男子、善女人,宣説無所得的六度,是名宣 説真正的六度。

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 説無所得般若,名為真正般若?

佛回答:如果善男子、善女 人,為發無上菩提心的人,宣説 般若:「應修般若,不應觀五蘊 乃至無上正等菩提若常、若無 常,若樂、若苦,若我、若無 我,若淨、若不淨。為什麼呢? 五蘊乃至無上正等菩提自性空, 因為五蘊乃至無上正等菩提的自 性即非自性,那麼非自性即是般 若。於此般若五蘊乃至無上正等 菩提不可得,其常、無常,樂、 苦,我、無我,淨、不淨也都是 不可得。為什麼呢?此中尚無五 蘊乃至無上正等菩提可得,更何 況有其常、無常,樂、苦,我、 無我,淨、不淨。如果能夠如是 修行般若,是名修行般若。」如 果善男子善女人如此宣説,是為 宣説真正般若。

此一大段落主要説明什麼是宣 説真正的六度,首先説明什麼是 宣説真正的般若。

那麼,什麼是宣説真正的六度 呢?按經文所説,即是「無所 得」。

為什麼無所得是真正的六度 呢?因為一切的善行,真的完全 不能有任何的執取;一旦執取, 就會感召障礙;一旦感召障礙,就可能果中生因,如此因果循環的鎖鍊就永遠打不開了;而因果報應正是那內的遊戲規則,一旦出三界,就離開因果業力的束縛,故無所得是出三界的保障,是空性,是自由解脱。

此處提及:應修般若,不應觀五 蘊乃至無上正等菩提若常、若無 常,若樂、若苦,若我、若無我, 若淨、若不淨。

意思是説明修行般若應該擁有的態度,就是不應觀一切善法的一切分別相,如若常、若無常或若淨、若不淨。因為一切的相對法都是有為生滅,如果一旦落入這樣的觀察,則離道日遠,絕非般若之本來面目。

此段有些趣味的以文字的「應」與「不應」來對仗,凸顯出修行般

若的正確態度,就是不要怎麼作就 對了,這是由否定來彰顯肯定,也 就是説把標準説清楚,可是不一定 是由正面來説清楚,反面一樣可以 把標準説得一清二楚,而且可能印 象更為深刻。

為什麼不分別就是標準呢?因為 所有的苦樂感受都來自於分別,如 果斷除了分別心,其實一切的苦樂 都不成其為苦樂,故一切都是心的 認知出了問題,只要心被導正了, 也就不再自己矇蔽自己,這就是醒 覺,這就是開悟。

而醒覺就是般若,開悟就是識得 般若,而一切的醒覺都需要全力以 赴的努力才能獲致,醒覺的準備階 段是專注。

故如果修行人尚未完全識得空性亦無妨,只要好好訓練專注力也是一樣會有成就的,因為專注力容易體會,也較容易訓練,等到專注力訓練到爐火純青時,再運用這樣的

專注力來觀察諸法實相,則就變得容易多了。

故般若雖然無形無相,但是只要用對方法,再配合努力,還是可以親自打開這所謂的「無門關」,一窺空性之本地風光。

經文又提及:五蘊乃至無上正 等菩提自性空,是五蘊乃至無上 正等菩提自性即非自性,若非自 性,即是般若波羅蜜多。

意思是説一切善法的自性本空,也可以説諸法的本質即克,也可以説諸法的本質更充, 這是佛法最偉大、最究竟的 發現人類最重要的一人類與大人類與大人類與大人類與大人類與大人類的有限之類的有限感更, 所以悟空才是如此的千難萬難。

但是,真的千難萬難嗎?真的 還只是那句俗話就足以回答: 「天下無難事,只怕有心人」。 再困難的事,下定決心要去完成,終有完成的一天;相反的, 再容易的事,不肯好好的去作, 也不可能有完成的一天。

故有志的修行人,一定要立定 志向,不出三界誓不休!用盡一 切的努力,用盡一切的方法,只 要肯努力,永遠不停止的努力, 此人必定成就,無論這個成就有 多麼難以企及。

「自性即非自性」,意思是

 的「無餘涅槃」,澈底的空性,一切的一切,都失去了對待,沒有了立場,沒有了分別,也就是六祖所說的「不思善、不思惡」,連善惡都不可得,又何來分別善惡的那顆心呢?

故諸法本空,一切的一切都在空中得到了統一,得到了消融,一切沒有對立、沒有衝突,所以你就是我,我就是你,佛即眾生,眾生即佛,到了這樣的境界,才能真正明白,什麼是空有雙泯,什麼是眾生平等、萬物一體。

佛法廣大無邊,但歸納要旨,亦 不過悲智二字,而智慧圓融的境 界,是多麼的令人欣慕,所謂智者 無憂、智者無懼,一切的憂懼,都 來自於沒有智慧。願眾生皆早日證 得般若,南無本師釋迦牟尼佛。 第 135 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說無 所得靜慮波羅蜜多。名說真正 靜慮波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。宣說靜慮波羅 蜜多。作如是言。汝善男子。 應修靜慮波羅蜜多。不應觀色 若 常 若 無 常 。 不 應 觀 受 想 行 識 若常若無常。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是靜慮波羅蜜多。於此靜 慮波羅蜜多。色不可得。彼常 無常亦不可得。受想行識皆不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。彼中尚無色等可得。 何況有彼常與無常。汝若能修 如是靜慮。是修靜慮波羅蜜 多。復作是言。汝善男子。應 修靜慮波羅蜜多。不應觀色若 樂若苦。不應觀受想行識若樂 若苦。何以故。色色自性空。 受想行識受想行識自性空。是 色自性即非自性。是受想行識 自性亦非自性。若非自性即是 靜慮波羅蜜多。於此靜慮波羅 蜜多。色不可得。彼樂與苦亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼樂與苦亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼樂之與苦。汝若能修如是 靜慮。是修靜慮波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修靜慮 波羅蜜多。不應觀色若我若無 我。不應觀受想行識若我若無 我。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自 性 即 非 自 性 。 是 受 想 行 識 自 性亦非自性。若非自性即是 靜慮波羅蜜多。於此靜慮波羅 蜜多。色不可得。彼我無我亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼我無我亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼我與無我。汝若能修如是 靜慮。是修靜慮波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修靜慮 波羅蜜多。不應觀色若淨若不 淨。不應觀受想行識若淨若不 淨。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是靜 慮波羅蜜多。於此靜慮波羅蜜 多。色不可得。彼淨不淨亦不 可得。受想行識皆不可得。彼 淨不淨亦不可得。所以者何。 此中尚無色等可得。何況有彼 淨與不淨。汝若能修如是靜 慮。是修靜慮波羅蜜多。憍尸 迦。 是善男子善女人等作此等 說。是為宣說真正靜慮波羅蜜 多。.....

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。為發無上菩提心者。宣 說靜慮波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修靜慮波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若 常 若 無 常 。 何 以 故 。 諸 佛 無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是靜慮波羅蜜多。於此靜慮波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是靜慮。是修 靜慮波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修靜慮波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 樂若苦。何以故。諸佛無上正 等菩提諸佛無上正等菩提自 性空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是 靜慮波羅蜜多。於此靜慮波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼樂與苦亦不可得。所以 者何。此中尚無諸佛無上正等 菩提可得。何況有彼樂之與 苦。汝若能修如是靜慮。是修 靜慮波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修靜慮波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若我 **若無我。何以故。諸佛無上正** 等菩提諸佛無上正等菩提自性 空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是靜 慮波羅蜜多。於此靜慮波羅蜜 多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼我無我亦不可得。所以

者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼我與 無我。汝若能修如是靜慮。 是修靜慮波羅蜜多。復作是 言。汝善男子。應修靜慮波 羅蜜多。不應觀諸佛無上正 等菩提若淨若不淨。何以 故。諸佛無上正等菩提諸佛 無上正等菩提自性空。是諸 佛無上正等菩提自性即非自 性。若非自性即是靜慮波羅 蜜多。於此靜慮波羅蜜多。 諸佛無上正等菩提不可得。 彼淨不淨亦不可得。所以者 何。此中尚無諸佛無上正等 菩提可得。何況有彼淨與不 淨。汝若能修如是靜慮。是 修靜慮波羅蜜多。憍尸迦。 是善男子善女人等作此等 說。是為宣說真正靜慮波羅 蜜多。

P805 II 欄5行~P822Ⅲ欄7行

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 說無所得禪定,名為真正禪定?

 菩提不可得,其常、無常,樂、苦,我、無我,淨、知中尚無五不可得,其常、不淨也都無五不可得。為什麼呢?此中為一時,與不可不其常,無常,樂、不淨。如果常,,與果能夠。」,是為修行禪定,是人如此宣説,是為宣説真正禪定。

此段經文,主要是説明宣説無 所得的禪定,才是宣説真正的禪 定。

什麼是無所得的禪定呢?就是 對於禪定完全沒有執著,無論是 禪定的境界、姿勢、進度……, 一切一切與禪定有關的人、事、 物統統沒有了執著。

禪定是佛法中相當重要的實修 法門,也可以說是必修法門,幾 乎從佛陀開始到歷來的高僧大 德,凡是有所證悟,都與禪定有 極大的關聯。

為什麼證悟與禪定有這麼密切 的關聯呢?最重要的原因就是因 為澈見諸法實相是非常困難的一 件事,這麼困難的一件事一定要 靠強大的定力才有辦法完成。

什麼是強大的定力?就是不容易受到一切外緣的影響。試想,就算要看清一幅畫,也得好整以暇、氣定神閒的去看,更何況要看清諸法實相這件艱難不已的大事呢?

故不容易受到外緣影響的人,才是有定力的人。什麼是外緣?

就是與定力本身無關的一切,例如 煩惱、執著等等,這些非但對定力 沒有任何的好處,只會嚴重的障礙 定力的增長,例如當我們被煩惱占 據時,心中就是煩煩的,絕對是定 不下來的;相反的,當我們心中沒 有煩惱時,態度是輕鬆的,氣是平 和的,心中是平靜的,那麼這些特 質再予以深化,不就是定力嗎?

故定力是內在的心靈品質,是生命最優美的狀態。請問行色倉惶的人如何成為一個莊嚴安定的修行人呢?所謂的修行人當然是要越修越神定氣閒、越來越有莊嚴的氣度,這就是非得靠定力不能克竟全功了。

故定力實在是非常重要的一環, 只有擁有定力了,才能下而鞏固戒 律,上而開啟智慧,故定力在戒、 定、慧三學中占著重心的位置,是 非常重要的實修功夫,必須非常踏 實的去訓練,才能在日積月累的 陶冶下,練就神定氣閒的修行人風 範。

好,固然會有不錯的境界現前,但 可不保證從此境界就都如此平步青 雲,扶搖直上了,最可能出現的狀 況就是明明今天坐得這麼好的,明 天就一落千丈,但是修行的進度, 在 整體來說,只要是長期有恆心的 と了功夫,禪定境界是一定不斷往 上爬升的。

如何爬升呢?嚴格來說,是按三 界的結構往上爬升的,也就是禪 定中陰身會從欲界自由解脱升至色 界,再升至無色界。

故由此我們就真正的明白,為什麼無所得的禪定才是真正的禪定。因為試問一個一直精勤努力於禪定定 的修行人,身體狀況越來越重別,身體狀況越來越重別,身體高峰時突然生了一場重知見,此人怎還修得下去,則此人怎還修得下去的真別,最起碼他的狀況會考到許多他身邊不具足禪定正知見的修行

所謂「百鍊鋼化成繞指柔」, 只有經過千錘百煉的修行人,才 能真正荷擔起如來家業,絕對沒 有溫室的花朵而能夠歷經風霜雨 雪存活下來,只有把自己訓練成 不畏一切的寒霜,不畏一切凌厲 的風雨,才能真正熬過嚴冬,目 睹來春的百花盛開,風光明媚!

而如何才能練就這樣強韌的生 命力呢?就是無所得的智慧,有 了這樣的生命深沉智慧,我們才 能在這煩惱無邊的生死大海中越 度一切的驚濤駭浪,安抵彼岸。

故何止禪定需要無所得的智慧,生命中一切的一切,都需要無所得的智慧。擁有了這樣珍貴的智慧,我們才能真正修行成就,完成歷千百劫不滅的菩提大願。

願眾生皆早日禪定成就! 南無本師釋迦牟尼佛!

第 136 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說無 所得精進波羅蜜多。名說真正 精進波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。宣說精進波羅 蜜多。作如是言。汝善男子。 應修精進波羅蜜多。不應觀色 若 常 若 無 常 。 不 應 觀 受 想 行 識 若常若無常。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是精進波羅蜜多。於此精 進波羅蜜多。色不可得。彼常 無常亦不可得。受想行識皆不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無色等可得。 何況有彼常與無常。汝若能修 如是精進。是修精進波羅蜜 多。復作是言。汝善男子。應 修精進波羅蜜多。不應觀色若 樂若苦。不應觀受想行識若樂 若苦。何以故。色色自性空。 受想行識受想行識自性空。是 色自性即非自性。是受想行識 自性亦非自性。若非自性即是 精進波羅蜜多。於此精進波羅 蜜多。色不可得。彼樂與苦亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼樂與苦亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼樂之與苦。汝若能修如是 精進。是修精進波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修精進 波羅蜜多。不應觀色若我若無 我。不應觀受想行識若我若無 我。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是 精進波羅蜜多。於此精進波羅 蜜多。色不可得。彼我無我亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼我無我亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼我與無我。汝若能修如是 精進。是修精進波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修精進 波羅蜜多。不應觀色若淨若不 淨。不應觀受想行識若淨若不 淨。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是精 進波羅蜜多。於此精進波羅蜜 多。色不可得。彼淨不淨亦不 可得。受想行識皆不可得。彼 淨不淨亦不可得。所以者何。 此中尚無色等可得。何況有彼 淨與不淨。汝若能修如是精 進。是修精進波羅蜜多。憍尸 迦。 是善男子善女人等作此等 說。是為宣說真正精進波羅蜜 多。……

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。為發無上菩提心者。宣 說精進波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修精進波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若 常 若 無 常 。 何 以 故 。 諸 佛 無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性若非自性即是 精進波羅蜜多。於此精進波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是精進。是修 精進波羅蜜多。復作是言。 汝善男子。應修精進波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若 樂 若 苦 。 何 以 故 。 諸 佛 無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是精進波羅蜜多。於此精進波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼樂與苦亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼樂之與 苦。汝若能修如是精進。是修 精進波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修精進波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 我若無我。何以故。諸佛無上 正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩提 自性即非自性。若非自性即是 精進波羅蜜多。於此精進波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼我無我亦不可得。所以

者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼我與 無我。汝若能修如是精進。 是修精進波羅蜜多。復作是 言。汝善男子。應修精進波 羅蜜多。不應觀諸佛無上正 等菩提若淨若不淨。何以 故。諸佛無上正等菩提諸佛 無上正等菩提自性空。是諸 佛無上正等菩提自性即非自 性。若非自性即是精進波羅 蜜多。於此精進波羅蜜多。 諸佛無上正等菩提不可得。 彼淨不淨亦不可得。所以者 何。此中尚無諸佛無上正等 菩提可得。何況有彼淨與不 淨。汝若能修如是精進。是 修精進波羅蜜多。憍尸迦。 是善男子善女人等作此等 說。是為宣說真正精進波羅 蜜多。

P822Ⅲ欄8行~P839Ⅰ欄14行

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 說無所得精進,名為真正精進?

佛回答:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説精進,不應觀五蘊 乃至無上正等菩提若常、若無常,若樂、若苦,若我不麼呢。 若樂、若不淨。為什麼呢? 五蘊乃至無上正等菩提自性空, 因為五蘊乃至無上正等菩提的是精 性即非自性,那麼非自性即是精 進。於此精進五蘊乃至無上正等 此段經文,主要是説明宣説無 所得的精進,才是宣説真正的精 進。

什麼是無所得的精進呢?就是 對於精進完全沒有執著,無論是 精進的境界、進度……,一切一 切與精進有關的人、事、物統統 沒有了執著。

精進是成就的不二法門,怎麼 說呢?精進說得白話一點,就是 努力。一個努力的人,是一定會 成功的,因為天下其實沒有難 事,對於一個努力的人,難事只 是需要更多努力的事;所以天下 其實也沒有易事,對於一個不努 力的人,易事也會變成難事。

成佛可以説是三界中最難、最 難、最難的一件事了,因為這個 人必須是完美沒有一絲一毫缺點 的,試想這是多麼多麼困難的一 件事啊!

但是如同前面所説,再難的事,只要肯努力,一點一滴以愚公移山的精神去作,那麼即使再宏大的目標、再遙遠的路程,也

終有完成與到達的一天。

故一個優秀的修行人,一定是一個努力的人,對於成佛這個生命終極目標,他內心非常明白它的高難度;但是他不會把注意力放在困難,而是把注意力放在精進的態度與實踐。

是的,精進是良好的生命態度,一個擁有這樣生命態度的人,容易成功的人。為什麼說可是成功的人。為什麼說功功。 可呢?因為畢竟精進還是成功者的時質之一,如果很精進,可是與不能獲到正的人。 有智慧,其實還是不能獲到正的人類,其實還是不能獲到正的人類,其實還是不能獲到正的人類,就是包含大智慧的人類,也就是確保我們會真正而且完全的成功。

故佛法真正可貴的重心便在於: 智慧。這個智慧真的是有大用,生 命之所以苦痛便在於沒有智慧,有 了智慧,便可以照破無明,也就是 離開了愚癡狀態,這樣的一個人, 才可能不再造新秧,才可能真正止 惡,才可能真正揚善。因為連善惡 的分野,也需要智慧去明察秋毫, 如果沒有智慧作為依靠,我們很可 能為惡而不自知,更嚴重者把為惡 當作為善,例如一個提倡所謂主流 營養均衡學的人,會把肉食當作不 可或缺的營養要素向眾人推薦;但 殊不知表面看起來是為了眾人的健 康而為善,事實上,推薦肉食是一 件損人損己的惡事,不但不能帶來 健康,反而是生病的淵藪,不但不 能給眾生帶來利益,反而讓眾生因食肉而造下了殺業。

那麼,這樣的惡事,越精進的去作,豈不是造惡越大嗎?所以精進是一定要包含智慧的,否則有時努力真的不如不要努力,作不如不要作,深刻的道理也就在於此了。

智慧如眼睛,精進如雙腿,只有 眼睛看清了方向,選對了目的,雙 腿才能繼而邁進。試想如果眼睛都 還沒有觀察清楚,雙腿就開始邁開 步伐,請問要到哪裡去啊?

故沒有智慧而精進的人,就如同沒有目的地的旅人,卻日夜趕路。 三界如迷途,世人不知佛法真智, 則如眼盲之人,不辨路途,卻四處 行走,更危險者,還引導其他眼盲 之人,漫遊十方。

那麼,這樣的行走,什麼時候才 能到達淨土呢?這樣的奔忙,什麼 時候才能到達彼岸呢?

所以,精進絕非躁動,精進絕對 是在智慧之後的實踐,有了清明 的腦,有了清楚的眼,看清楚了方 向,明白了路途種種,再努力的邁 開大步行走,都不會嫌遲。

而無所得就是最珍貴的智慧,能 夠讓我們安然上路,能夠讓我們平 安順利到達彼岸。

一個修行人一定要擁有這樣的智慧,才能繼而大精進,則成就必定指日可待。為什麼呢?因為業力果報實在是太複雜,牽涉到多生多劫的因果關係,故無論如何大精進,

所以一切一切的外相、外境、 外緣,都只是因緣和合顯現,都 只是業境變現,如果我們不趁早 明白這一點,則就算我們再努力 於正法,總有一天,也會難以為 繼,故「法者筏也,法尚應捨, 何況非法?」

精進是實踐,而且是有恆的實踐,如果沒有恆心毅力,一時的勇猛精進,並不會帶來生命多大的改變,只有日日月月、歲歲年年,不斷的精進、不斷的精進,我們才可能脱胎換骨,佛法的大用才可能完全在我們身上彰顯出來。

「精誠所至,金石為開」。努力不懈就是生命最可貴的精誠力量,那麼一切難事都不將是難事,都會在努力不懈的強大力量下,應聲而開。

千年努力,一夕開花。 願眾生皆早日精進成就! 南無本師釋迦牟尼佛! 第 137 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說無 所得安忍波羅蜜多。名說真正 安忍波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。宣說安忍波羅 蜜多。作如是言。汝善男子。 應修安忍波羅蜜多。不應觀色 若常若無常。不應觀受想行識 若常若無常。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是安忍波羅蜜多。於此安 忍波羅蜜多。色不可得。彼常 無常亦不可得。受想行識皆不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無色等可得。 何況有彼常與無常。汝若能修 如是安忍。是修安忍波羅蜜 多。復作是言。汝善男子。應 修安忍波羅蜜多。不應觀色若 樂若苦。不應觀受想行識若樂 若苦。何以故。色色自性空。 受想行識受想行識自性空。是 色自性即非自性。是受想行識 自性亦非自性。若非自性即是 安忍波羅蜜多。於此安忍波羅 蜜多。色不可得。彼樂與苦亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼樂與苦亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼樂之與苦。汝若能修如是 安忍。是修安忍波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修安忍 波羅蜜多。不應觀色若我若無 我。不應觀受想行識若我若無 我。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是 安忍波羅蜜多。於此安忍波羅 蜜多。色不可得。彼我無我亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼我無我亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼我與無我。汝若能修如是 安忍。是修安忍波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修安忍 波羅蜜多。不應觀色若淨若不 淨。不應觀受想行識若淨若不 淨。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性。亦非自性。若非自性即是 安忍波羅蜜多。於此安忍波羅 蜜多。色不可得。彼淨不淨亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼淨不淨亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼淨與不淨。汝若能修如是 安忍。是修安忍波羅蜜多。憍 尸迦。是善男子善女人等作此 等說。是為宣說真正安忍波羅 蜜多。……

復次憍尸迦。若善男子善女

人等。為發無上菩提心者。宣 說安忍波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修安忍波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若常若無常。何以故。諸佛無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是安忍波羅蜜多。於此安忍波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是安忍。是修 安忍波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修安忍波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 樂若苦。何以故。諸佛無上正 等菩提諸佛無上正等菩提自 性空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是 安忍波羅蜜多。於此安忍波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼樂與苦亦不可得。所以 者何。此中尚無諸佛無上正等 菩 提 可 得 。 何 況 有 彼 樂 之 與 苦。汝若能修如是安忍。是修 安忍波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修安忍波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若我 **若無我。何以故。諸佛無上正** 等菩提諸佛無上正等菩提自性 空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是安

忍波羅蜜多。於此安忍波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼我無我亦不可得。 所以者何。此中尚無諸佛無 上正等菩提可得。何況有彼 我與無我。汝若能修如是安 忍。是修安忍波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修安 忍波羅蜜多。不應觀諸佛無 上正等菩提若淨若不淨。何 以故。諸佛無上正等菩提諸 佛無上正等菩提自性空。是 諸佛無上正等菩提自性即非 自性。 若 非 自 性 即 是 安 忍 波 羅蜜多。於此安忍波羅蜜 多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼淨不淨亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上 正等菩提可得。何況有彼淨 與不淨。汝若能修如是安 忍。是修安忍波羅蜜多。憍 尸迦。是善男子善女人等作 此等說。是為宣說真正安忍 波羅蜜多。

P839 I 欄15行~P855 II 欄15行

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 說無所得安忍,名為真正安忍?

佛回答:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説安忍:「應修安忍,不應觀五蘊乃至無上正等菩提若常、若無常,若樂、若苦,若我、若無我,若淨、若不淨。為什麼呢?

此段經文,主要是説明宣説無 所得的忍辱,才是宣説真正的忍 辱。

什麼是無所得的忍辱呢?就是 對於忍辱完全沒有執著,無論是 忍辱的境界、進度……,一切一 切與忍辱有關的人、事、物統統 沒有了執著。

忍辱是相當難修的一度,因為每一個人都有自尊心,修行人也不例外。當每一個人覺得自己的自尊心受到損傷時,多半的反應就是嗔恨,嗔恨別人讓自己到達這樣窘困的狀態。

什麼是忍辱?就是讓我們清清 楚楚看到"自尊心被傷害"的過程,其實是多麼的虛妄。第一個就是自尊心的虛妄,人之所以有自尊心,完全是因為意識不清淨如果一個人意識清淨了,其實連自卑都完全沒有了,又那來 的自尊呢?

所以,真正要正本清源的話,當 我們有被傷害的感覺升起時,其實 並不是真的有什麼外在的人事物能 夠傷害我們;而是我們的內在出了 問題。不然為什麼同樣的一句話, 對有些人可能是傷害,對有些人卻 不是呢?

可見每個人內在的感受是不同的,也可以說內在的執著是不同的,有人如果執著名,那麼這句話關於名的傷害,他一定會生氣;有人如果執著利,那麼這句話關於利的傷害,他一定會生氣;所以我們可以很清楚的得到一個結論:是我們內在有缺陷,才會覺得被傷害。

什麼是內在的缺陷?就是執著,就是生命的盲點。對於修行人而言,了解自己的執著,是非常重要的一點,因為優點固然要清楚,缺點更要清楚,因為優點已經不需要改進;而缺點是需要嚴加改進的,但缺點一定與自己的執著有密不可分的關聯。

所以,如果貪愛錢,就一定是內 在對錢有執著;如果貪愛名,就 一定是內在對名有執著;如果貪 情,就一定是內在對情有執著。如果 情,就一定是內在對情有執著。然 而一個修行人必須是朝向完美的, 內在有什麼樣的執著,我們就必們 有什麼樣的缺點,這樣就與我們的 初衷背道而馳;故我們一定要清 自己的執著,才能以修行來對治 早日去掉執著,才能早日成就。 故自尊心是非常複雜的,每個人 的自尊心都有程度以及方向的差 異,但不論如何差異,歸根究底就 是心意識不純淨,如果我們意識純 淨了,事實上也就沒有自尊心存在 或不存在的問題了。

所以,修道修心,因此忍辱其實也無辱可忍,是名真正忍辱。一旦沒有了自尊心的問題,則外在是得是失、是尊是卑、是榮是辱、是高是低……,就統統變得不重要了。

既然不重要了,我們的心怎還會 受到傷害呢?既然不受到傷害,怎 還會嗔恨任何人事物呢?所以最高 境界的忍辱絕非在忍耐傷害上下功 夫,而是真正充滿大智慧的去解決 最根本的部份。

由這個過程,我們真正的明白 了,什麼是「心外求法」。如果我 們修忍辱,只在外相上下功夫,可 是不論心中多麼的受到傷害,可是 我們的臉上還是保持著泰然自若的 微笑,也許這個人的風度是不錯的 但是並不是真正有修為的人,這樣 的人就是心外求法,就是相似無所 得的真正忍辱。

因為只作外相功夫的人,不論他 今日忍耐功夫有多麼高,事實上他 都不斷的在內在累積壓力,今日累 積一些,明日再累積一些,如此日 積月累下去,如果他沒有善巧的予 以解決,那麼總有一天,這些壓力 會總匯成一個大的壓力,就是要嚴 重反彈的時候,此時任憑千夫也 莫敵,因為因果就是作用力與 反作用力,當我們給某方面加壓 時,有朝一日,這被加壓的方 向,勢必反作用出同等的壓力反 應。

所以一個努力打壓脾氣的人, 一發起脾氣來往往是大脾氣;一 個努力維護自己外表完美形象 的人,一旦顯現真面目時,就 是缺點一籮筐;一個努力控制 飲食的人,一旦失控就是暴飲暴 食……,一切的一切,都是如是 的。

所以無所得的智慧,就是巧妙的避開作用力與反作用力的限制;既沒有壓力,那來的反彈呢?這是佛法的大智慧,是超越因果的大妙用。

既無辱可忍,則天下太平。

修行至此,也大事抵定。所以 才能夠"饑來吃飯睏來眠"。所 以才能夠"春有百花秋有月,夏 有涼風冬有雪,若無閑事掛心 頭,便是人間好時節"。

一切的一切,法住法位,從來 都是自己內在不安躁動,才有剪 不斷、理還亂的人我是非、高低 尊卑。

"不是風動,不是幡動,是仁 者的心動。"

心動了,就有了自尊與自卑、 光榮與卑微、獲得與損失、大輸 與大贏……,心不動,則這一切

#### 與我何干!

天下本無事,庸人自擾之。

哈哈哈哈哈哈·大笑七聲、 百聲、千聲、萬聲,從來都是被 自心所欺瞞,等到一日勘破,怎 不快慰平生?!

歲月不遠,寒山子與拾得在廚房裡快樂的煮著飯,六祖自在的踏著碓……啊!如果作廚房的事是卑微的話,這些人怎麼這麼如魚得水啊?

忍辱何止是忍一時之辱,一輩 子默默無聞,算不算忍辱?顏回 居陋巷不改其樂,算不算忍辱?

所以啊!無所得、無所得、無 所得,一切無所得。

無得無失,無失無得。

從來就沒有尊榮過,何來的卑微?從來就沒有贏過,何來的輸?從來就沒有漏過,何來的失?

離開分別,澈澈底底的清淨意識,則外在再也不能傷害我們,無論多麼大的"屈辱"。

佛法是生命中最大最珍貴的禮物,得到的人實應萬分雀躍歡喜,實應萬分珍惜。

而無所得慧就是禮物中的禮物,只要我們早一天獲得,我們就早一天遠離憂悲苦惱。

願眾生皆早日安忍成就!

南無本師釋迦牟尼佛!

第 138 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說無 所得淨戒波羅蜜多。名說真正 淨戒波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。宣說淨戒波羅 蜜多。作如是言。汝善男子。 應修淨戒波羅蜜多。不應觀色 若常若無常。不應觀受想行識 若常若無常。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是淨戒波羅蜜多。於此淨 戒波羅蜜多。色不可得。彼常 無常亦不可得。受想行識皆不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無色等可得。 何況有彼常與無常。汝若能修 如是淨戒。是修淨戒波羅蜜 多。復作是言。汝善男子。應 修淨戒波羅蜜多。不應觀色若 樂若苦。不應觀受想行識若樂 若苦。何以故。色色自性空。 受想行識受想行識自性空。是 色自性即非自性。是受想行識 自性亦非自性。若非自性即是 淨戒波羅蜜多。於此淨戒波羅 蜜多。色不可得。彼樂與苦亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼樂與苦亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼樂之與苦。汝若能修如是 淨戒。是修淨戒波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修淨戒 波羅蜜多。不應觀色若我若無 我。不應觀受想行識若我若無 我。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是 淨戒波羅蜜多。於此淨戒波羅 蜜多。色不可得。彼我無我亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼我無我亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼我與無我。汝若能修如是 淨戒。是修淨戒波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修淨戒 波羅蜜多。不應觀色若淨若不 淨。不應觀受想行識若淨若不 淨。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是淨 戒波羅蜜多。於此淨戒波羅蜜 多。色不可得。彼淨不淨亦不 可得。受想行識皆不可得。彼 淨不淨亦不可得。所以者何。 此中尚無色等可得。何況有彼 淨與不淨。汝若能修如是淨 戒。是修淨戒波羅蜜多。憍尸 迦。是善男子善女人等。作此 等說。是為宣說真正淨戒波羅 蜜多。……

復次憍尸迦。若善男子善女

人等。為發無上菩提心者。宣 說淨戒波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修淨戒波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若常若無常。何以故。諸佛無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是淨戒波羅蜜多。於此淨戒波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是淨戒。是修 淨戒波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修淨戒波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 樂若苦。何以故。諸佛無上正 等 菩 提 諸 佛 無 上 正 等 菩 提 自 性空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是 淨戒波羅蜜多。於此淨戒波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼樂與苦亦不可得。所以 者何。此中尚無諸佛無上正等 菩 提 可 得 。 何 況 有 彼 樂 之 與 苦。汝若能修如是淨戒。是修 淨戒波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修淨戒波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若我 **若無我。何以故。諸佛無上正** 等菩提諸佛無上正等菩提自性 空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是淨

戒波羅蜜多。於此淨戒波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼我無我亦不可得。 所以者何。此中尚無諸佛無 上正等菩提可得。何況有彼 我與無我。汝若能修如是淨 戒。是修淨戒波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修淨 戒波羅蜜多。不應觀諸佛無 上正等菩提若淨若不淨。何 以故。諸佛無上正等菩提諸 佛無上正等菩提自性空。是 諸佛無上正等菩提自性即非 自性。 若 非 自 性 即 是 淨 戒 波 羅蜜多。於此淨戒波羅蜜 多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼淨不淨亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上 正等菩提可得。何況有彼淨 與不淨。汝若能修如是淨 戒。是修淨戒波羅蜜多。憍 尸迦。是善男子善女人等作 此等說。是為宣說真正淨戒 波羅蜜多。

P855 II 欄20行~P872 I 欄3行

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 說無所得淨戒,名為真正持戒?

佛回答:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説持戒:「應修持戒,不應觀五蘊乃至無上正等菩提若常、若無常,若樂、若苦,若我、若無我,若淨、若不淨。為什麼呢?

此段經文,主要是説明宣説無 所得的持戒,才是宣説真正的持 戒。

什麼是無所得的持戒呢?就是 對於持戒完全沒有執著,無論是 持戒的境界、進度……,一切與 持戒有關的人、事、物統統沒有 了執著。

持戒是修行人的必修課程,怎麼說呢?因為戒律就是為了眾人的利益而存在的規範,一個修行人如果不懂得遵守,第一個就是沒有管理自己的能力,第二個就是不愛護眾生。

第一個是自度不成功,第二個 是度人不成功。如果自度不成功,是不可能度人成功的,所以 這樣的修行人不能作成功的菩 薩。如度人不成功,相反的,自 度也不會成功,這樣也不是成功 的修行人。 所以自度與度人其實是一體的兩面,只有會管理自己的人,才會管理或引領眾生。

所以戒律說得白話一點,就是管理自己。人為什麼要管理自己?因為人有善惡種子並存於八識田中的實際問題,所以每一個人都同時具備善與惡的兩面,人類之所以痛苦,最大的根由便在於此。

所以人是矛盾的,當善的種子起現行時,此人是善的;但是當惡的種子起現行時,此人卻是惡的。

然而人是有良知的,善的時候固然滿意自己,惡的時候則開始不滿意自己,於是滿意與不滿意就形成了鴻溝——一個分裂的鴻溝。

於是人就在這分裂中變得不快樂,而不快樂是很有殺傷力的,我們的身心都同時受到了這不快樂的 壓制與束縛。

有了壓制與束縛,身心的自然反應就是反抗與反彈;所以在原本的分裂中又加深了分裂,在原本的不快樂又加深了不快樂。

這就是生命極為痛苦之部份,想 離開不好的狀態,因為太急躁與不 知道正確的方法,反而離不好的狀 態更近了。

戒律的存在正是為了防止這樣的 狀態。戒律是防止我們為惡,因為 一旦為惡,必定陷入更加分裂與痛 苦的狀態,故戒律是止惡,這是最 基本的意義所在。

那麼戒律同時是不是揚善呢?其

實也是的,例如不殺生的戒律,同時是止惡,也同時是揚善,故戒律同時是規範,也同時是美德。

如果以規範的角度來看,也許我們會覺得受到了束縛;但這真的是上了妄念的大當。戒律絕非束縛, 而是陶冶,也可以說是生命的遊戲規則。

玩一個遊戲時,要不要遵守遊戲 規則呢?當然要,否則這個遊戲根 本玩不起來;但因為玩遊戲時,心 中認為是好玩的,所以一切的規則 就變得不像規則,反而像有趣的提 示,因此人就很樂意的遵守,而且 玩得不亦樂平。

面對戒律,可不可以採取這樣的 心態呢?可以嗎?不可以嗎?戒 律一定要用非常嚴肅的態度去面對 嗎?

其實,如果符合了嚴肅,卻帶來 了壓力與反彈,那麼這份嚴肅是否 該捨棄了呢?相反的,如果快樂輕 鬆的去遵守,而符合了戒律。那 麼,為何不選擇以快樂輕鬆的態度 去守戒呢?

故真正的守戒,其實是沒有任何 壓力與希求的,守戒只是單純的守 戒;沒有任何的目的,沒有任何的 交換條件;否則一旦有條件性的 守戒,當有一天,這樣的條件消失 了,戒律是否就守不成了呢?

故無所得慧是多麼重要與珍貴, 只有無所得的去遵守一切的戒律, 我們才可能長久的守戒,否則總有 一天要離開戒律,總有一天會對 戒律產生極大的反彈。

但這是戒律的真正意義嗎?招 致我們的反抗與反彈?這是多麼 對不起佛陀他老人家制定戒律的 慈悲與智慧啊!

我們願意作這樣忘恩負義的佛 子嗎?我們願意作這樣不懂事、 不知好壞的孩子嗎?

如果我們沒有用無所得去守 戒;那麼,即使我們千萬個不願 意辜負佛陀的慈悲,也會嚴重的 辜負;即使我們千萬個不願意不 知好歹,也會嚴重的不知好歹。

人成佛成。忘恩負義與不知好 歹算是一個人嗎?深刻的思惟, 真是令人不寒而慄,我們能夠這 樣回應如此無量無邊慈悲對待我 們的佛菩薩嗎?

所謂「上報四重恩,下濟三塗苦」,是這樣的報恩與濟苦嗎?

所有佛菩薩的教導都是一番美意,如果作不到也就罷了,可千萬不可起任何的反彈,這樣等於止惡尚未止,又先造惡,豈是智者所為?

成就甚難,但其實也甚易,難 在不善良,易在善良。

善良的人,會為自己著想,會 為別人著想,也會為龍天護法著 想,甚至為佛菩薩著想,著想越 多,就越不忍為惡。善良的人, 不但不敢為惡,更是不忍為惡 啊! 因為他已甚深明白,眾生一體,自己為惡,不但自己要受報倒楣,許許多多的有緣眾生也要跟著受報倒楣,於心何忍啊!?

由這樣的不忍為惡,再擴張為「不忍聖教衰,不忍眾生苦」, 一個善良的菩薩才脈絡可循的於 焉誕生!

所以修行人不急著作佛, 先作 一個善良的人吧! 一個善良的人 發展到了極致, 也就離佛不遠 了。

佛經經文中常常出現的「善男子、善女人」,實在充滿了甚深含意,先把這句經文看懂了、作到了,再去學習第一義都還來得及,善良是一切成就的基石啊!

以善良的心去持戒,再以無所 得慧去鞏固,這樣的戒律才能日 久天長。

守戒清淨的人,能夠得到龍天 護法的大力護持,能夠得到佛菩 薩的大力加持,故每一個修行人 都宜清淨的遵守戒律,則功德自 然增長。

願眾生皆早日持戒成就! 南無本師釋迦牟尼佛! 第 139 講:第三十品 校量功德品

時天帝釋復白佛言。世尊。 云何諸善男子善女人等。說無 所得布施波羅蜜多。名說真正 布施波羅蜜多。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。為發 無上菩提心者。宣說布施波羅 蜜多。作如是言。汝善男子。 應修布施波羅蜜多。不應觀色 若 常 若 無 常 。 不 應 觀 受 想 行 識 若常若無常。何以故。色色自 性空。受想行識受想行識自性 空。是色自性即非自性。是受 想行識自性亦非自性。若非自 性即是布施波羅蜜多。於此布 施波羅蜜多。色不可得。彼常 無常亦不可得。受想行識皆不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無色等可得。 何況有彼常與無常。汝若能修 如是布施。是修布施波羅蜜 多。復作是言。汝善男子。應 修布施波羅蜜多。不應觀色若 樂若苦。不應觀受想行識若樂 若苦。何以故。色色自性空。 受想行識受想行識自性空。是 色自性即非自性。是受想行識 自性亦非自性。若非自性即是 布施波羅蜜多。於此布施波羅 蜜多。色不可得。彼樂與苦亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼樂與苦亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼樂之與苦。汝若能修如是 布施。是修布施波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修布施 波羅蜜多。不應觀色若我若無 我。不應觀受想行識若我若無 我。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是 布施波羅蜜多。於此布施波羅 蜜多。色不可得。彼我無我亦 不可得。受想行識皆不可得。 彼我無我亦不可得。所以者 何。此中尚無色等可得。何況 有彼我與無我。汝若能修如是 布施。是修布施波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修布施 波羅蜜多。不應觀色若淨若不 淨。不應觀受想行識若淨若不 淨。何以故。色色自性空。受 想行識受想行識自性空。是色 自性即非自性。是受想行識自 性亦非自性。若非自性即是布 施波羅蜜多。於此布施波羅蜜 多。色不可得。彼淨不淨亦不 可得。受想行識皆不可得。彼 淨不淨亦不可得。所以者何。 此中尚無色等可得。何況有彼 淨與不淨。汝若能修如是布 施。是修布施波羅蜜多。憍尸 迦。 是善男子善女人等作此等 說。是為宣說真正布施波羅蜜 多。……

復次憍尸迦。若善男子善女

人等。為發無上菩提心者。宣 說布施波羅蜜多。作如是言。 汝善男子。應修布施波羅蜜 多。不應觀諸佛無上正等菩提 若常若無常。何以故。諸佛無 上正等菩提諸佛無上正等菩提 自性空。是諸佛無上正等菩 提自性即非自性。若非自性即 是布施波羅蜜多。於此布施波 羅蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼常無常亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上正 等菩提可得。何況有彼常與無 常。汝若能修如是布施。是修 布施波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修布施波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若 樂若苦。何以故。諸佛無上正 等 菩 提 諸 佛 無 上 正 等 菩 提 自 性空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是 布施波羅蜜多。於此布施波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼樂與苦亦不可得。所以 者何。此中尚無諸佛無上正等 菩 提 可 得 。 何 況 有 彼 樂 之 與 苦。汝若能修如是布施。是修 布施波羅蜜多。復作是言。汝 善男子。應修布施波羅蜜多。 不應觀諸佛無上正等菩提若我 **若無我。何以故。諸佛無上正** 等菩提諸佛無上正等菩提自性 空。是諸佛無上正等菩提自 性即非自性。若非自性即是布 施波羅蜜多。於此布施波羅 蜜多。諸佛無上正等菩提不 可得。彼我無我亦不可得。 所以者何。此中尚無諸佛無 上正等菩提可得。何況有彼 我與無我。汝若能修如是布 施。是修布施波羅蜜多。復 作是言。汝善男子。應修布 施波羅蜜多。不應觀諸佛無 上正等菩提若淨若不淨。何 以故。諸佛無上正等菩提諸 佛無上正等菩提自性空。是 諸佛無上正等菩提自性即非 自性。 若 非 自 性 即 是 布 施 波 羅蜜多。於此布施波羅蜜 多。諸佛無上正等菩提不可 得。彼淨不淨亦不可得。所 以者何。此中尚無諸佛無上 正等菩提可得。何況有彼淨 與不淨。汝若能修如是布 施。是修布施波羅蜜多。憍 尸迦。是善男子善女人等作 此等說。是為宣說真正布施 波羅蜜多。

P872 I 欄4行~P888 II 欄5行

天帝釋又向佛請教:什麼是宣 說無所得布施,名為真正布施?

佛回答:如果善男子、善女人,為發無上菩提心的人,宣説布施:「應修布施,不應觀五蘊乃至無上正等菩提若常、若無常,若樂、若苦,若我、若無我,若淨、若不淨。為什麼呢?

此段經文,主要是説明宣説無 所得的布施,才是宣説真正的布 施。

什麼是無所得的布施呢?就是 對於布施完全沒有執著,無論是 布施的境界、進度……,一切與 布施有關的人、事、物統統沒有 了執著。

布施是修行人的美德,也是累 積福報最好的方法。

布施最起碼可以略分為精神的 布施與物質的布施,一者無形, 一者有形;但事實上,只要是誠 心誠意的布施出去,都能夠感召 無量無邊的福報。

故無論是有形的布施,或是無 形的布施,關鍵在於布施者的心 態如何。

如果是執著的心態,則無論是 有形或無形的布施,感召的福報 一定是有限的;相反的,如果是 無所得的心態,則無論是有形或無 形的布施,都能夠感召無量無邊的 福報。

故布施的重點在於心,而不在於 到底布施了什麼。如果深刻的明白 了這個道理,才真正懂得了布施。

故從今天開始,無論是布施了很多的錢財或只是布施一句關懷的話,我們都要以最純淨的心去作,那麼,這樣的布施,就是最真善美的行為,也就是最圓滿的修行。

無所得的布施,是名真正的布 施。

事實上,我們從來不曾真正擁有 過什麼,所以我們從來也不曾失去 什麼。

一切的擁有都只是暫時性的擁有,連我們這個珍貴的人身寶,都只是暫時擁有,更何況屬於人身的種種錢財?

故懂得布施的人,是真正冰雪聰 明的人,他善巧的運用了暫時的擁 有去獲得永恆擁有的法身財。

為什麼法身財是永恆的擁有呢? 因為功德是無形無相的,沒有人能 夠奪走無形無相的一切。 故修行人要努力修行布施波羅 蜜,因為今日的給,便是明日的 得;而且給的越多,將來獲得就越 多,所以一切外在的富足,都來自 於內在的富足;相反的,一切的缺 乏,也都來自於內在的缺乏。

所以, 肯布施的人, 是內在富足的人, 就是因為內在覺得富足, 才不怕失去; 故吝於布施的人, 其實內在一直在恐懼著失去。

我們到底會失去什麼?

失去什麼是最令人恐懼的一件事?

事實上,我們什麼也不會失去, 現象界的得與失只是一場變化的遊戲,一下天平左邊得了,一下天平 右邊失了,只是在玩左手交給右手,右手再交給左手的遊戲罷了。

如果失去金錢與名聲令人恐懼, 那麼失去生命呢?失去生命豈不是 最令人恐懼。

然而,在這生滅不已的三界,我們最最珍貴的生命已經不知道失去多少回了,多到數都數不清了,可是我們還是如此的放不下。

我們什麼時候才能學會放下?

事實上,布施的甚深含意是訓練 我們放下,如果連最簡單的都放不 下,那麼難的又怎麼放得下呢?

所以,我們要練習慷慨的布施, 不只是在物質上,在精神上更要慷 慨的給予。

每一個人都喜歡獲得,並不十分喜歡給予。「種瓜得瓜,種豆得

豆」,如果過去不曾給予,今日 怎能獲得;如果今日不肯給予, 未來又怎能獲得?

故給予與獲得,其實是同一件 事,是我們太有分別了,才二分 成兩回事的。

如同佛與眾生,無二無別。

其實給與得,也是一樣無二無 別。

無二無別即無分別,無分別即 無所得。

用無所得的智慧去作一切的布 施,一切的布施都圓滿。

盡量的給予吧!連生命有一天都必須給予,我們還想挽留住什麼呢?越肯給予越豐富,這是生命的法則,越早一天學會,越早一天喜樂。

布施是充滿喜樂的一件事,因 為自己的善行利益了別的眾生, 別的眾生也可能因為自己的示現 而也去利益更多的眾生。人與人 之間,如此的關聯是多麼美好的 關聯。

人類的痛苦來自於不肯給予, 總想從別人那兒獲得什麼,這是 多麼大的無明啊!

只有互相給予,人類才有出路。如果還是互相掠奪,那麼, 人類不會有幸福富足可言的。

修行人是一等一的聰明人,所 以修行人從來不掠奪,而是一味 的給予。

在一味的給予中,因為心的富

足所以感召了外境的富足。

萬法唯心造,這就是布施的奧 義。

從來不曾損失什麼,卻贏得了 一顆最富足的心,最富足的心當 然感召最富足的外境。最起碼, 在未來美好的等待著。(當然, 這也須放下。)

所以布施是獲得,放下是提 起,生命中的一切一切,都是如 此。

佛是最大的布施者,因為他的 心最富足。

明白了嗎?懂了嗎?

我們之所以匱乏,是因為我們的心不夠富足,只要心富足了, 一切富足。(精神的富足,比物質的富足,還要重要。)

布施就是訓練我們有一顆富足 的心。

多麼大慈悲與大智慧的佛陀啊!為了要我們大得,所以要我們大布施。

在無所得的布施中,一切圓 滿,一切具足。

佛法甚深,唯有智者能知,甚 深思惟。

願眾生皆早日布施成就! 南無本師釋迦牟尼佛!

## 第 140 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。為發無上菩提心者。宣 說般若波羅蜜多。或說靜慮波 羅蜜多。或說精進波羅蜜多。 或說安忍波羅蜜多。或說淨戒 波羅蜜多。或說布施波羅蜜 多。作如是言。來善男子。我 當教汝修學般若乃至布施波羅 蜜多。汝修學時。勿觀諸法有 少可住可超可入可得可證可受 持等所獲功德及可隨喜迴向菩 提。何以故。於此般若乃至布 施波羅蜜多。畢竟無有少法可 住可超可入可得可證可受持等 所獲功德及可隨喜迴向菩提。 所以者何。以一切法自性皆空 都無所有。若無所有即是般若 乃至布施波羅蜜多。於此般若 乃至布施波羅蜜多。竟無少法 有入有出有生有滅有斷有常有 一有異有來有去而可得者。憍 尸迦。是善男子善女人等作此 等說。是說真正般若靜慮精進 安忍淨戒布施波羅蜜多。以是 故。憍尸迦。諸善男子善女人 等。應於般若波羅蜜多以無所 得而為方便。受持讀誦如理思 惟。當以種種巧妙文義為他廣 說。宣示開演顯了解釋。分別 義趣令其易解。憍尸迦。由此 緣故我作是說。若善男子善女 人等。於此般若波羅蜜多。以 無所得而為方便。受持讀誦如理思惟。復以種種巧妙文義。經須與間為他辯說。宣示開演顯了解釋。分別義趣令其易解。所獲福聚甚多於前。

P888 II 欄6行~Ⅲ欄2行

佛又開示。如果善男子、善女 人,為發無上菩提心的人,宣説六 度:「來!善男子,我教你修學六 度,你修學時,勿觀一切法有一絲 一毫可住、超、入、得、證、受持 等,能獲得功德或可以隨喜迴向菩 提。什麼緣故呢?於六度畢竟沒有 少法可得乃至隨喜迴向菩提。為什 麼呢?因為一切法自性皆空、都無 所有,如果無所有就是六度,於此 六度畢竟無少法有入、出、生、 滅、斷、常、一、異、來、去而可 得。」如果善男子善女人如此宣 説,是為宣説真正六度。由於這樣 的緣故,諸善男子善女人應該於般 若以無所得為方便,受持、讀誦、 如理思惟;應當以種種巧妙文義 為他人廣為宣説,宣示、開演、顯 了、解釋,分別義理旨趣,令他易 於了解。由此緣故所以佛作是説: 「如果善男子善女人,於般若以無 所得為方便,受持、讀誦、如理思 惟,更以種種的巧妙文義,雖然只 是短暫時間的為他人辯明宣説,宣 示、開演、顯了、解釋,分別義理 旨趣,令他人容易了解,所獲得的 福報多於前者甚多。」

此段經文,主要是説明宣説無所得的六度,才是宣説真正的六度。並且提醒修行人觀察諸法時:「勿觀諸法有少可住、可超、可入、可得、可證、可受持等所獲功德及可隨喜迴向菩提」。

此小段經文中有六可:即可住、 超、入、得、證、受持;但按整句 經文的意思其實是不可,即"勿觀 諸法有少可",就是"不可", 也就是説當一個修行人在觀察諸法 時,他的態度是一切諸法不可安 住、不可超越、不可進入、不可得 到、不可證明、不可受持;為什麼 是這樣呢?因為當我們說諸法可以 安住、可以超越、可以進入、可以 得到、可以證明、可以受持時,其 實就早已經離開了這樣的狀況,所 以為了要表達真實的狀況,用不可 其實才是可,這也就是佛經經文中 時常出現,可是也最難以理解及説. 明的部份,明明是要説可,卻以不 可來表達,其實一切的否定就是在 破斥原來相對性的思考邏輯;而如 果沿用這樣的邏輯,就永遠無法到 達絕對的境界。

所以金剛經的有名經句,都是以 這樣的姿態出現的,例如「如來說 世界非世界,是名世界」等等,意 思就是要我們離開一切現象界的觀 察,直接回到事事物物的本源,又 如「若見諸相非相,即見如來」, 也是在提示同樣的教育,就是一切 的外相都是幻相,如果我們執著這 些外相,那麼就永遠注定在變 化不已的因緣中流浪,而看不到 外相背後的本質,也就是諸法實 相,也就是如來。

什麼是"入出"?以場所而言,入與出是相反的兩個動作, 是截然不同的;但是以本質來 看,其實連空間也是虛幻的,故 根本沒有入與出,因此可以説是 "無入無出"。

什麼是"生滅"?以一切的存有而言,有生必有滅,是絕對不同的兩者;但這是以現象來觀察;如果從本質來觀察,其實時間也是虛幻的,故根本沒有生與滅,因此可以說是"無生無滅"。

什麼是"斷常"?以思考的方式而言,斷滅觀與恆常觀是截然不同的;但事實上,以本質來觀察時,一切思考的方式都是虛幻的,故根本沒有斷與常,因此可以說是"無斷無常"。

什麼是"一異"?以分別事物

異同的角度來看,事物相同統一 就是相同統一,事物各有差異也 就是各有差異,一與異是絕對不 可混淆的;但是如果以本質來觀 察,就會澈底的發現,一與異是 發現,一與異的分別,,全都 上了現象界千變萬化的當, 大沒有一與異的分別,,故根 上了現象界千變萬此可以説是 本沒有一與異。

什麼是 "去來" ?以運動的動線而言,去就是去,來就是來,來就是來,來就是來,來就是來,來就是不可相反的兩個運動方向是以混為一談的;但是不可以混為一數,所以表面有;但可以不可可不可可不可可不可以可以對於不可以不可可以不可以不可以更多。 "無去無來"。

仔細研究過這五對相對詞以 後,我們就澈底明白佛陀的苦心 孤詣,無非是從一切的現象界中 去舉例;但無論舉了十個例、百 個例、千個例都是要我們透過這 樣的舉例,去了解例後的真正含 意。

只是,這真正含意確實是很難 理解的,那難度超乎我們的想 像,故為何説開悟證果是多麼的 稀有難得,原因也就在此。

可是無論多麼難,我們都得

拼卻全部的生命力去悟證。為什麼呢?因為"生死事大,無常迅速",如果我們想真正澈底的從生死的束縛與恐懼中解脱出來,我們勢必得通過這一關。

否則,面對生死,無人能自由, 無人能不恐懼萬端。如果誰人說不 怕死,絕對是大謊言,因為死亡是 未知,死亡是所有現在擁有的,全 部強迫離去,而且可怖的是,死亡 一到,一秒也不能挽留。

所以,修行人的最大目的就是: 了生脱死。如果這個目的尚未達 成,絕對不是已成就的修行人。

所有的經典都是在教導同一件 事:永斷生死輪迴!大般若經又何 嘗不如是?學習般若,就是為了斷 生死!

但是,如果般若實在太難,有沒 有權宜之計呢?有的,如果我們實 在看不懂佛陀的智慧,那麼請去看 佛陀的慈悲吧!

慈悲就是智慧的另一個面貌,只要慈悲,只要對慈悲生起深信不移的信心,此人必定成就。

分分秒秒的慈悲吧!只要永遠不離開慈悲,此人不會走錯路的,此 人不會作錯事的,因為愛別人的人 不會傷害別人,而不傷害別人不是 智慧又是什麼呢?

故成就甚難,但也甚易,如果智 門難入,其實悲門並不難,只要 我們心存良善,永遠作一個善良的 人,不論外境如何,不論別人對我 們如何,都只是單純的、堅持的、 勇敢的作一個良善的人。

南無大慈大悲救苦救難廣大靈感 觀世音菩薩!

觀音菩薩的大慈大悲,不就是來自於大智慧嗎?

所以只要效法觀音的慈悲,此人 必定成就,即使在天災人禍頻仍、 眾生剛強難度的末法時代,只要擁 有慈悲,一樣證得圓滿成就。

慈悲是愛,慈悲是一切真善美的 同義詞,當愛全部圓滿時,恨就被 超度了,當愛全部具足時,智慧就 具足了。

愛別人就是愛自己,慈悲別人就 是慈悲自己。

不要吝嗇把愛給別人,盡量的給 予一切眾生吧!

愛不會越給越少,澈底的放下這個妄見。相反的,愛越給越多。

菩薩摩訶薩,就是無量給予愛的 人。

就從此刻起,愛一切的眾生,給 一切眾生無量的愛,你必定成就!! 願眾生慈悲成就!

南無本師釋迦牟尼佛!

## 第 141 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 子等。教贍部洲諸有情類皆令 住預流果。於意云何。是善男 子善女人等。由此因緣得福多 不。天帝釋言。甚多世尊。甚 多善逝。佛言。憍尸迦。若善 男子善女人等。於此般若波羅 蜜多。以無量門巧妙文義為他 廣說。宣示開演顯了解釋。分 別義趣令其易解。復作是言。 來善男子。汝當於此甚深般 若波羅蜜多。至心聽聞受持讀 誦。令善通利如理思惟。隨此 法門應勤修學。是善男子善女 人等所獲功德甚多於前。何以 故。憍尸迦。一切預流及預流 果。皆是般若波羅蜜多所流出 故。……

 通利如理思惟。隨此法門應勤 修學。是善男子善女人等所獲 功德甚多於前。何以故。憍尸 迦。一切預流及預流果。皆是 般若波羅蜜多所流出故。

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。教贍部洲諸有情類皆令 住一來果。於意云何。是善男 子善女人等。由此因綠得福多 不。天帝釋言。甚多世尊。甚 多善逝。佛言。憍尸迦。若善 男子善女人等。於此般若波羅 蜜多。以無量門巧妙文義為他 廣說。宣示開演顯了解釋。分 別義趣令其易解。復作是言。 來善男子。汝當於此甚深般若 波羅蜜多。至心聽聞受持讀 誦。令善通利如理思惟。隨此 法門應勤修學。是善男子善女 人等所獲功德甚多於前。何以 故。憍尸迦。一切一來及一來 果。皆是般若波羅蜜多所流出 故。……

有好 男世於等釋佛人無示為各若一果女天逝善。。言言等聞別 是得尊。若沒為此情化住子不多男蜜廣別此有何 因多尸此败文解,一人有一果女天逝善。。趣知如此,一是一个一个,一个,一个,一个,一个,一个,一个,

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。教贍部洲諸有情類皆令 住不還果。於意云何。是善男 子善女人等。由此因緣得福多 不。天帝釋言。甚多世尊。甚 多善逝。佛言。憍尸迦。若善 男子善女人等。於此般若波羅 蜜多。以無量門巧妙文義為他 廣說。宣示開演顯了解釋。分 別義趣令其易解。復作是言。 來善男子。汝當於此甚深般若 波羅蜜多。至心聽聞受持讀 誦。令善通利如理思惟。隨此 法門應勤修學。是善男子善女 人等所獲功德甚多於前。何以 故。憍尸迦。一切不還及不還 果。皆是般若波羅蜜多所流出 故。……

 復次憍尸迦。若善男子善 女人等。教贍部洲諸有情類 皆令安住阿羅漢果。於意云 何。是善男子善女人等。由 此因緣得福多不。天帝釋 言。甚多世尊。甚多善逝。 佛言。憍尸迦。若善男子善 女人等。於此般若波羅蜜 多。以無量門巧妙文義為他 廣說。宣示開演顯了解釋。 分別義趣令其易解。復作是 言。來善男子。汝當於此甚 深般若波羅蜜多。至心聽聞 受持讀誦。令善通利如理思 惟。隨此法門應勤修學。是 善男子善女人等所獲功德甚 多於前。何以故。憍尸迦。 諸阿羅漢阿羅漢果。皆是般 若波羅蜜多所流出故。……

復次憍尸迦。置此十方各 如殑伽沙等世界諸有情類。 若善男子善女人等。教化十

方一切世界諸有情類皆令安 住阿羅漢果。於意云何。是 善男子善女人等。由此因緣 得福多不。天帝釋言。甚多 世尊。甚多善逝。佛言。憍 尸迦。若善男子善女人等。 於此般若波羅蜜多。以無量 門巧妙文義為他廣說。宣示 開演顯了解釋。分別義趣令 其易解。復作是言。來善男 子。 汝 當 於 此 甚 深 般 若 波 羅 蜜多。至心聽聞受持讀誦。 令善通利如理思惟。隨此法 門應勤修學。是善男子善女 人等所獲功德甚多於前。何 以故。憍尸迦。諸阿羅漢阿 羅漢果。皆是般若波羅蜜多 所流出故。

復次憍尸迦。若善男子善 女人等。教贍部洲諸有情類 皆令安住獨覺菩提。於意云 何。是善男子善女人等。由 此因緣得福多不。天帝釋 言。甚多世尊。甚多善逝。 佛言。憍尸迦。若善男子善 女人等。於此般若波羅蜜 多。以無量門巧妙文義為他 廣說。宣示開演顯了解釋。 分別義趣令其易解。復作是 言。來善男子。汝當於此甚 深般若波羅蜜多。至心聽聞 受持讀誦。令善通利如理思 惟。隨此法門應勤修學。是 善男子善女人等所獲功德甚

多於前。何以故。憍尸迦。一 切獨覺獨覺菩提。皆是般若波 羅蜜多所流出故。……

復次憍尸迦。置此十方各如 **殑伽沙等世界諸有情類。若善** 男子善女人等。教化十方一切 世界諸有情類。皆令安住獨覺 菩提。於意云何。是善男子善 女人等。由此因綠得福多不。 天帝釋言。甚多世尊。甚多善 逝。佛言。憍尸迦。若善男 子善女人等。於此般若波羅蜜 多。以無量門巧妙文義為他廣 說。宣示開演顯了解釋。分別 義趣令其易解。復作是言。來 善男子。汝當於此甚深般若波 羅蜜多。至心聽聞受持讀誦。 令善通利如理思惟。隨此法門 應勤修學。是善男子善女人等 所獲功德甚多於前。何以故。 憍尸迦。一切獨覺獨覺菩提。 皆 是 般 若 波 羅 蜜 多 所 流 出 故 。

P888Ⅲ欄3行~P895 I 欄20行

佛繼續開示:如果善男子、善女 人教贍部洲一直到十方一切世界諸 有情都安住初果、二果、三果、阿 羅漢果、獨覺菩提,所得到的福報 多不多呢?

天帝釋答:甚多。

佛説:然而如果善男子、善女人,於般若以無量法門運用巧妙的 文義為別人廣説,所謂宣示、開 演、顯了、解釋、分別義理旨趣, 令別人易於了解,又說:「你當於 甚深般若,至心聽聞、受持讀誦、 能夠善巧通達、如理思惟,隨順此 法門精勤修學」這樣的善男子、善 女人所獲得的功德比前者多得多 了。為什麼呢?因為一切的初果到 獨覺,都是由般若所流出。

此段經文,還是以校量功德的角度,清楚的告訴我們宣說般若的功德無量。其實若以經文表面的意義來看,兩者是差不多的;但既然後者功德大了許多,一定有其奧妙。

由此可見,掌握重點的學習佛 法,是成就的關鍵。那麼什麼是佛 法的關鍵呢?就是般若,佛法的目 的是要了生脱死,生死的原因在於 無明,也就是沒有智慧,而般若正 是大智慧,正是對治無明的唯一良 方。

般若是生命真正的智慧,是佛法

的重心,是成就的證量。從過程 到目的地都不可或缺,故一個修 行人一定要懂得般若,一個沒有 般若的修行人,沒有辦法真正度人 度,也沒有辦法真正度人。因為 自度是了自己的生死,度人是了 別人的生死,而沒有般若就不能 了自己的生死,也不能了別人的 生死。

生死輪迴是一定要解決的問題,般若是解決問題的唯一方法。故無論如何,吃足了苦頭,受盡了折磨,無論遭逢到什麼樣的挫折與考驗,都必須學習般若。

如何學習般若?經文開示的非 常清晰:「至心聽聞、受持讀 誦、令善通利、如理思惟,隨此 法門,應勤修學。」

整個學習的過程可以簡明扼要 的歸納成:聽→讀→通→思→ 勤。

也就是經過五個階段的學習, 就可以學習到般若。所以佛陀是 無比善巧與慈悲的,善巧的是適 應人類漸進的學習方式,把無形 無相的般若落實成五個可以依循 的步驟,只要按步就班,不怕學 不會般若。

故對於般若,切莫再畏難,因 為再難的事,經過善巧的分割階 段,就變得不是那麼難了,例如 以此五個階段而言,如果要一下 子作到五個階段,那當然是非常 非常困難的;但是如果我們非常 認真而聽話的把每一個階段分期 去學習,則也容易作到得多了。

例如第一階段的「聽」,如果 真的能夠把捉到「至心」的學習 重點,也能把這個階段作得非常 圓滿。可見每個階段當中也有每 個階段的重點,亦可見重點之必 須不斷的善巧調整。

由此可見,修行是有階段性的 學習重心的,例如戒定慧,當然 是以戒律為修行重點的時候,定 力和智慧未必是能把捉好的,但 戒律修好再修定力時,定力又成 為修行的重心,智慧也不見得能 夠把捉。

這是以修行的境界來分階段, 但是不能忘記的是這又不是能一 概而論的,每個人的根器千差萬 別,也可能有人一開始就適合直 接修慧,故「法無定法」的觀念 是相當好的學習正知見。

意思就是説,因為心念是千變 萬化的,如果我們只能固守某一 種學習方式,那麼可能並不是最 有效率的學習方式。

所以儘管戒定慧定了三個學習 階段,聽、讀、題、思、勤提供 了五個學習階段。事實上,階段 與階段之間也不是劃分的如此僵 化,是容許隨時跳級以及互相融 化,例如戒與定可以雙修如 預如聽與思可以互動,又例如聽與思可以互動,又例如頭 到一遍,故可見修行真的是智者 的領域,必須擁有隨時找到重心的 能力,才能在千變萬化的緣起現前 時,對症下藥的去對治。

所以其實一切的修行都只是"對治",例如無明要以般若對治,食要以布施對治,恨要以慈悲對治治。 恐懼要以無畏對治……,但是既然要對治,當然要先明白什麼狀況, 對治,當然要先明白什麼狀況, 才能以什麼相對的來對治貪,也就是 说,如果要以布施來對治貪貪,那 麼這方面就特別需要練習以布施或 放下來對治。

然而,要了解自己的弱點、缺點、盲點,其實真的是不容易的一件事;這還只是了解自己的基本個性,也就是所謂的習氣。如果還要進一步了解各種心念的變化,在當下予以對治,那更是千難萬難;但只要有心去作,總有一天,也會把這對治法門運用得非常善巧自如了。

故把握重點的對治,不但是出世 法成功的訣竅,就連世間法的成功 又何嘗不是如此呢?可以説人終其 一生都需要這樣的能力,才能真正 作一個優秀成功的人。

般若是佛法的心要,也就是佛法 的重心,必須趁早把捉與證入,才 能真正照破無明,才能真正完成菩 薩摩訶薩的菩提大願。

願眾生掌握佛法心要、早證般 若!

南無本師釋迦牟尼佛!

第 142 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。教贍部洲諸有情類。皆 發無上正等覺心。於意云何。 是善男子善女人等。由此因緣 得福多不。天帝釋言。甚多世 尊。甚多善逝。佛言。憍尸 **迦。若善男子善女人等。於此** 般若波羅蜜多。以無量門巧妙 文義為他廣說。宣示開演顯了 解釋。分別義趣令其易解。復 作是言。來善男子。汝當於此 甚深般若波羅蜜多。至心聽 聞受持讀誦。令善通利如理 思惟。隨此般若波羅蜜多所說 法門應正信解。若正信解則能 修學如是般若波羅蜜多。若能 修學如是般若波羅蜜多。則能 證得一切智法。若能證得一切 智法。則修般若波羅蜜多增益 圆滿。若修般若波羅蜜多增益 圆滿。便證無上正等菩提。憍 尸迦。是善男子善女人等所獲 功德甚多於前。何以故。憍尸 迦。 一切 初 發 阿 耨 多 羅 三 藐 三 菩提心菩薩摩訶薩。皆是般若 波羅蜜多所流出故。……

 天帝釋言。甚多世尊。甚多善 逝。佛言。憍尸迦。若善男子 善女人等。於此般若波羅蜜 多。以無量門巧妙文義為他廣 說。宣示開演顯了解釋。分別 義趣令其易解。復作是言。來 善男子。汝當於此甚深般若波 羅蜜多。至心聽聞受持讀誦。 令善通利如理思惟。隨此般若 波羅蜜多所說法門應正信解。 若正信解則能修學如是般若波 羅蜜多。若能修學如是般若波 羅蜜多。則能證得一切智法。 若能證得一切智法。則修般若 波羅蜜多增益圓滿。若修般若 波羅蜜多增益圓滿。便證無上 正等菩提。憍尸迦。是善男子 善女人等所獲功德甚多於前。 何以故。憍尸迦。一切初發阿 耨多羅三藐三菩提心菩薩摩訶 薩。皆是般若波羅蜜多所流出 故。

P895 I 欄21行~P897 I 欄10行

佛問天帝釋:如果善男子、善女 人教導贍部洲一直到十方各如殑伽 沙等世界的有情眾生都發無上正等 菩提,得到的功德福報多不多呢?

天帝釋答:甚多。

佛說:如果善男子、善女人,於 般若以無量法門的巧妙文義為他人 廣說,所謂宣示、開演、顯了、解 釋,分別義理旨趣,令人容易了 解,又説:「你當於甚深般若,至 心聽聞、受持讀誦、令善通利、如理思惟,隨此般若,應當正確的相信了解,則能修學般若,進而證得一切智法,進而修般若增益圓滿,最後證得無上正等菩提」。這樣的功德福報超過前者甚多。為什麼呢?因為一切初發無上正等菩提的菩薩,都是由般若所流出。

此段經文,清楚的説明一個修行 人如果能夠次第分明的教導別人如 何到達無上正等菩提,比起只是教 別人發無上正等菩提的功德福報大 了許多。

此兩者的差異蠻大、也蠻清楚 的,因為只是教別人發願,固然功 德福報已經廣大無邊;但畢竟與教 別人實際的達成願望比較起來,後 者的功德福報確實大了許多許多。

也就是説,指引別人正確的方向 是功德福報廣大的;但是如果還帶 領別人到達目的地,那當然是功德 福報更為廣大無邊的。

其實,發無上正等菩提的願,已 經是相當了不起的一件事;但畢竟 發完了願還要身體力行才能算是真 正完整的發願,故完成願望當然更 是了不起的一件事。

一個修行人為什麼要發願呢?這 實在是一件非常善巧的修行。因為 「萬法唯心造」,當一個修行人如 是想時,他的一切行為才能繼而跟 上,故發願如同確立正確的路,只 要一開始走對了路,也就是日後成 功的保障,故發願是一個修行人的 必修功課。

經文把總持般若,由淺至深的 修行次第說得再詳細不過了:至 心聽聞→受持讀誦→令善通利→ 如理思惟→正信解→修學→證一 切智法→般若增益圓滿→證無上 正等菩提。

如果以實修的角度來看,這段經文無疑是太珍貴的修行次第。

至心聽聞是學習般若的第一個步驟,也就是誠心誠意、專心一意的聽經聞法,只要能夠如是誠與專,也漸漸能夠「聽」懂般若,這是虛心受教的良好態度,一個修行人能夠在一開始就養成如此的態度,就是為將來的修行打下了相當優良的地基。

受持讀誦是第二個步驟,一個修行人把般若「聽」到內心以後,繼而要完全的接受,如何完全的接受呢?就是要常常讀誦所聽到的經文,也就是要常常記得經文的旨義,這樣才是把聽聞來

的般若,作了更進一步的鞏固功 夫,才有可能繼續開展般若。

令善通利是第三步驟,經過聽 與讀的學習階段,一個修行人這個 時候就是要善巧通達,也切 時候就是要善的運用到一切, 事物上,所謂「運用之妙如 事物上,般若的運用更是如此 一切以用「善通利」作,處理 一切皆善巧、通達、便利。

如理思惟是第四步驟,當在人 事物中不斷歷練善通利中,也必 須不斷的修正與調整,而修正 與調整的進行過程,其實就在 思惟之中,也就是實際運用般若 時,會遇到成功的經驗,此時可 以如般若之理的在腦中認真的思 惟成功的道理,以便將來作更多 更好的運用與發揮;而在運用般 若的人事物歷緣對境中,絕對不 可避免的會遇到不成功的經驗, 此時更要好整以暇,以符合正道 正理的指導原則去思惟,那麼一 定會得到正確的答案;而不致於 心念走偏,更不致於行為作錯。 所以此階段的學習與訓練是相當 重要的。只要能夠趁早養成這樣 的良好學習方式,一個修行人幾 乎是不會作錯事,也幾乎不會走 錯路。因為只有如理的思惟能夠 帶來如理的行為;只有觀念的正 確,才會繼而帶動行為的正確。

正信解是第五步驟,也就是

對於般若有正確的相信與了解,這 是把前面聽、讀、通、思的四個步 驟再作一個境界的全面提昇,也就 是把信心提示成為學習的重點,因 為如果一個修行人對於佛法,也就 是對於真理沒有信心的話,那麼事 實上他容易走入一個死胡同:即對 一切外相要求合理化,因為只有外 相都符合了道理,他才不會碰觸到 內心相信與否的問題。可是癥結點 是外相不可能永遠都有合理化的解 釋,總有任何道理都解釋不通的事 件發生,此時如果沒有對於般若真 理擁有正確的信心,則疑念就會開 始悄悄的滋生,那麼不要小看這暗 地裡疑念的殺傷力,如果一個人並 不相信世上有慈悲與真理,那麼 事實上,無論他作了多少的努力, 其實他還是在浮沙建塔、緣木求 魚;因為他所努力的竟然是他並不 完全相信的,這樣的努力,根基是 多麼的薄弱啊!所以華嚴經才說: 「信為道源功德母,長養一切諸善 根」,因此信心的鞏固與深化,是 這一個步驟的學習重心,而「解」 放在「信」之後,也是令人拍案叫 絕;因為只有相信了,才有可能 產生了解,請問如果連相信都不相 信,繼而還要產生什麼樣的了解 呢?這樣的了解一定與疑並存,那 麼一時的了解也許可能;但等到有 一天疑念變大了,這個疑就會澈底 的推翻原來所相信的,故信確實是 功德母,能夠長養一切的善根。至 於「信解」之前的「正」用得更是 畫龍點睛,因為一切的真理都不是 鼓勵盲信的;既然要信,當然也就 是要真正的真理才能相信,否則如 果信得不正確,那麼不如不信,故 相信是要正確的相信,繼而也才會 有正確的了解。

修學般若是第六步驟,所有的學 習都要經過實驗與實證,般若亦 然,在一切的緣起中,我們把學 得的般若拿來實際的演練;例如 遇到別人對自己不信任時,一時 不快也許是難免的; 但是修行、修 行,所有的道理都是要拿來行的, 故此時就可以用般若的角度去觀察 別人對自己的一切心念,其實都只 是外相,都是虚幻不實的,如果太 在意,就是失去了般若,故此時宜 回到如如不動的自性,不去計較別 人的不信任,也才能繼而原諒與包 容別人的不信任。這就是最好的練 習過程,每一個修行人就在這活生 生的生活實例中去學習,有時可能 跌得很慘;但只要不斷的修正與練 習,總有一天,就能把般若修行的 相當好了。

證一切智法是第七步驟,當修學的階段作得很好了,就是證果的階段作得很好了如同心經歷所說知同一類,照見五經學甚深。因為修學甚深。因為是一切智力,就是無所不知,無所不能到也可知都了然、解所不能到的一切都了然、和過過一一切的這是收穫的階段,因為眾生的階段,因為眾生的階段,因為眾

生的問題與痛苦千差萬別,只有 一切悉知悉見,才能對眾生作出 最好的教導。

證無上正等菩提是最後的步驟,也可以說是最圓滿的階段得到此總算得切的歷劫修行,到此總算得切的歷劫修行,到此總算一切的人滿意的大成就,了是解脱了一點不受後有,完全解脱了一點不會大的生死,是聖莊嚴的聖者——佛。而這最至一點一點一次最初的修來的。

經過這樣實修法門的清晰説 明,遙不可及或無跡可尋的般若 似乎變得容易多了。事實上,一 切的學習障礙都來自於妄念,只 要心念不再自我設限,一切都是 可能,而且是迎向真善美的無限 可能。

願眾生早日證得無上正等菩提!

南無本師釋迦牟尼佛!

第 143 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。教贍部洲諸有情類。皆 住菩薩不退轉地。於意云何。 是善男子善女人等。由此因緣 得福多不。天帝釋言。甚多世 尊。甚多善逝。佛言。憍尸 迦。若善男子善女人等。於 此般若波羅蜜多。以無量門巧 妙文義為他廣說。宣示開演 顯了解釋。分別義趣令其易 解。復作是言。來善男子。汝 當於此甚深般若波羅蜜多。至 心聽聞受持讀誦。令善通利如 理思惟。隨此般若波羅蜜多所 說法門應正信解。若正信解則 能修學如是般若波羅蜜多。若 能修學如是般若波羅蜜多。則 能證得一切智法。若能證得一 切智法。則修般若波羅蜜多增 益圆滿。若修般若波羅蜜多增 益圆滿。便證無上正等菩提。 憍尸迦。是善男子善女人等所 獲功德甚多於前。何以故。憍 尸迦。一切不退轉地菩薩摩訶 薩。皆是般若波羅蜜多所流出 故。……

 帝釋言。甚多世尊。甚多善 逝。佛言。憍尸迦。若善男 子善女人等。於此般若波羅蜜 多。以無量門巧妙文義為他廣 說。宣示開演顯了解釋。分別 義趣令其易解。復作是言。來 善男子。汝當於此甚深般若波 羅蜜多。至心聽聞受持讀誦。 令善通利如理思惟。隨此般若 波羅蜜多所說法門應正信解。 若正信解則能修學如是般若波 羅蜜多。若能修學如是般若波 羅蜜多。則能證得一切智法。 若能證得一切智法。則修般若 波蜜多增益圆滿。若修般若波 羅蜜多增益圓滿。便證無上正 等菩提。憍尸迦。是善男子善 女人等所獲功德甚多於前。何 以故。憍尸迦。一切不退轉地 菩薩摩訶薩。皆是般若波羅蜜 多所流出故。

智法。若能證得一切智法則修 般若波羅蜜多增益圓滿。便證 般若波羅蜜多增益圓滿。便證 無上正等菩提。憍尸迦。甚多於 前。……

復次憍尸迦。置此十方各如 殑伽沙等世界諸有情類。 若於 十方一切世界諸有情類。皆趣 無上正等菩提。有善男子善女 人等。於此般若波羅蜜多。以 無量門巧妙文義為他廣說。宣 示開演顯了解釋。分別義趣令 其易解。復作是言。來善男 子。汝當於此甚深般若波羅蜜 多。至心聽聞受持讀誦。令善 通利如理思惟。隨此般若波羅 蜜多所說法門。應正信解。若 正信解則能修學如是般若波羅 蜜多。若能修學如是般若波羅 蜜多。則能證得一切智法。若 能證得一切智法。則修般若波 羅蜜多增益圓滿。若修般若波 羅蜜多增益圓滿。便證無上正 等菩提。憍尸迦。是善男子善 女人等所獲功德甚多於前。

 復次憍尸迦。置此十方各 如殑伽沙等世界諸有情類。 若於十方一切世界諸有情 類。皆於無上正等菩提得不 退轉。有善男子善女人等。 於此般若波羅蜜多。以無量 門巧妙文義為他廣說。宣示 開演顯了解釋。分別義趣令 其易解。復作是言。來善男 子。汝當於此甚深般若波羅 蜜多。至心聽聞受持讀誦。 令善通利如理思惟。隨此般 若 波 羅 蜜 多 所 說 法 門 應 正 信 解。若正信解則能修學如是 般若波羅蜜多。若能修學如 是般若波羅蜜多。則能證得 一切智法。若能證得一切智 法。則修般若波羅蜜多增益 圓滿。若修般若波羅蜜多增 益圓滿。便證無上正等菩 提。憍尸迦。是善男子善女 人等所獲功德甚多於前。

P897 I 欄倒數11行~P901Ⅲ欄14行

佛繼續開示:如果善男子、善女人教贍部洲一直到十方一切世界的眾生都安住於菩薩不退轉地,這樣的功德福報多不多呢?

天帝釋答:甚多。

為什麼呢?因為一切不退轉地 菩薩,都是由般若流出。

佛繼續開示:如果善男子、善女人教贍部洲一直到十方一切世界的眾生都趣向無上正等菩提,這樣的功德福報多不多呢?

天帝釋答:甚多。

佛繼續開示:如果善男子、善女 人教贍部洲一直到十方一切世界的 眾生都於無上正等菩提得到不退轉 的證量,這樣的功德福報多不多 呢?

天帝釋答:甚多。

此三段經文,結構完全一樣,只 是在第一段的結尾處再度強調一切 的證量都是由般若流出。此三段所 要比較的是教眾生都安住菩薩不退 轉地、趣向無上正等菩提以及於無 上正等菩提得不退轉,都比不上以 般若有次第的教導眾生證得無上正 等菩提。

如此比較功德福報的苦心孤詣, 也不外乎是再度以實際的功德福報 獲得的多寡,明明白白的指示修行 人該如何修行,該如何以般若教導 眾生。

學習如何教導眾生,是一個大乘 菩薩道行者的必修課程。因為眾生 是很難教導的,不但是因為眾生的 根器千差萬別,皆有習氣,也由於 菩薩需要經過不斷的學習與調整, 才能真正成為一個能夠熟練運用佛 法教導眾生的優秀菩薩。

故大般若經可以說是講給有志當 菩薩的修行人聽的,故這樣的大乘 根器,不但自度要有一套,對於度 人也是要有一套。

這一套是哪一套呢?當然就是佛 陀不厭其煩、一再告誡的般若次第 教學法門,從至心聽聞到證得無上 菩提,表面看起來字句簡短,事實 上都是要花費相當多的時間才能圓 滿每一個階段。

故當一個菩薩,是要非常有耐心的,也可以說是耐心第一。如果很容易就對眾生失去了耐心,那麼教導是難以為繼的。

所以一個有志於大乘菩薩道的修 行人,如果想要成為一個優秀的菩 薩,第一個要件就是要訓練自己擁 有無比的耐心,也可以説要訓練成 沒有邊際的耐心。

怎麼說呢?可以說這樣的耐心絕對也是以空性為基礎的。因為如果耐心不能與空性相應,則總有一天,這個耐心會達到邊際,也就是到了忍耐的極限,試問難行難忍的菩薩道又怎作得下去呢?

故一個優秀菩薩的耐心當然是沒 有極限的,也就是他不自我設限能 夠忍耐別人不用功、不善良、沒有 慈悲、沒有智慧……到何種程度。

因為如果一個菩薩還有這樣的限 制,就很難度盡無量無邊的有緣眾 生了。因為其實眾生皆有病,而且 可以說每一個人深究起來,都有某一方面病得相當嚴重。

例如有人非常聰明,可是卻非常小氣;有人非常肯護持菩薩事業,可是卻沒有什麼智慧來度眾;有人非常用功,可是說起佛法來辭不達意;有人名利毫不在意,可是情執卻深重到難以自拔……可以說眾生的習氣或病根都千差萬別、不一而足。

而面對這樣的事實,菩薩只有 拿出無比的耐心來教導,而且菩 薩自己不也是由習氣深重、病根 難拔的狀況下一步一步的成長通 達的嗎?

故除非不想當優秀成功的菩薩,如果想如是就必得訓練出與空相應的無比耐心,則教導眾生的菩薩事業才能順利開展。

事實上,菩薩的耐心展現,也就是慈悲與智慧的證量展現。一個慈悲的菩薩,才能體恤眾生皆有病;一個智慧的菩薩,才能觀察業力纏牽的無明事實。因為沒有一個眾生願意自己有病,也沒有一個眾生願意自己冥頑不靈。

都是身不由己啊!看清了這一點,一個菩薩就不會在教導眾生的過程自己先退轉了,因為如果無法看清這點,並予以原諒。那麼許多恩將仇報、許多愚痴難教、許多置若罔聞的挫敗教導經驗,就將深深的啃噬菩薩的心,變得灰心喪志、變得裹足不前,

最後就只有放棄眾生,步向退轉 一途了。

所以「不輕捨一眾生」是菩薩 戒,這其中包含了多少的耐心, 包含了多少不忍的慈悲,也同時 包含了多少清明的大智慧。

故佛陀清楚的説明功德福報的 廣大,更深的含意也就是要我們 在一切艱難險阻、困頓挫折現前 時,要明白一切的努力都不會白 費,一切的考驗都將得到最豐厚 的果實,所以不論從空或有的角 度來觀察,都必須「為償多劫 願,浩蕩赴前程」。

所以,無論菩薩教導眾生有多麼辛苦,有多麼困難,這都是菩薩應作的事,責無旁貸的事,這 是校量功德品的甚深啟示,值得 我們深思。 第 144 講:第三十品 校量功德品

復次憍尸迦。若善男子善女 人等。教贍部洲諸有情類。皆 於無上正等菩提得不退轉。復 以般若波羅蜜多無量法門巧妙 文義為其廣說。宣示開演顯了 解釋。分別義趣令其易解。有 善男子善女人等。於中勸一速 趣無上正等菩提。令說三乘救 度一切。復以般若波羅蜜多無 量法門巧妙文義為其廣說。宣 示開演顯了解釋。分別義趣 令其易解。憍尸迦。後善男子 善女人等所獲功德甚多於前。 何以故。憍尸迦。住不退轉 地菩薩摩訶薩。不甚假籍所說 法故。於無上覺定趣向故。於 大菩提不退轉故。速趣大菩提 菩薩摩訶薩。要甚假籍所說法 故。於無上覺求速趣故。觀生 死苦一切有情運大悲心極痛切 故。……

復次憍尸迦。置此十方各如 殑伽沙等世界諸有情類。若善 男子善女人等。教化十方一切 世界諸有情類。皆於無上正等 菩提得不退轉。復以般若波羅 蜜多無量法門巧妙文義。為其 廣說宣示開演。顯了解釋分別 義趣。令其易解。有善男子善 女人等。於中勸一速趣無上正 等菩提。令說三乘救度一切。 復以般若波羅蜜多無量法門巧 妙文義為其廣說宣示開演。顯 了解釋分別義趣。令其易解。 憍尸迦。後善男子善女人等。 所獲功德甚多於前。何以故。 憍尸迦。住不退轉地菩薩摩訶 薩。不甚假藉所說法故。於無 上覺定趣向故。於大菩提不退 轉故。速趣大菩提。菩薩摩訶薩要甚假籍所說法故。於無上覺求速趣故。觀生死苦一切有情。運大悲心極痛切故。

P901Ⅲ欄倒數16行~P904Ⅱ欄6行

佛繼續開示:如果善男子、善女人,教導贍部洲一直到十方一切世界的眾生都趨向無上正等菩提,又以般若無量法門巧妙文義為其廣説,宣示、開演、顯了、解釋,分別義趣,令其易解。

另有善男子、善女人,教導一人 於無上正等菩提得不退轉,又以般 若無量法門巧妙文義為其廣説,宣 示、開演、顯了、解釋,分別義 趣,令其易解。這樣的功德福報比 前者多了甚多。

佛又開示:如果善男子、善女人,教導贍部洲一直到十方一切世界的眾生,都於無上正等菩提得不退轉,又以般若無量法門巧妙文義為其廣説,宣示、開演、顯了、解釋,分別義趣,令其易解。

另有善男子、善女人,勸導一人 快速趨向無上正等菩提,令他能夠 宣説三乘佛法,救度一切眾生。又 以般若無量法門巧妙文義為其廣 説,宣示、開演、顯了、解釋,分 別義趣,令其易解。這樣的功德福 報比前者多了甚多。

為什麼呢?前者是所謂的住不退 轉地菩薩,必定趣向無上覺,也於 大菩提不退轉;但不甚假藉佛法; 所以比不上後者,所謂的速趣大菩提菩薩,能夠速趣無上覺,要 甚假藉佛法;並且觀察受生死輪 迴之苦的一切眾生,運大悲心極 為痛切。

此兩段經文,共通之處是教導 一人得究竟成就比教導許多人得 不究竟成就來得功德福報廣大。

又例如餓鬼道,雖然一般人無 法看見他們,但是許多人都隱隱 約約的感受到他們的存在,而且 也是或多或少影響著陽世人們的 生活幸福;而如果不是佛法的慈 悲開示,人們不懂得放焰口解決 他們飢餓的問題,也不懂得作法 事來超度身陷痛苦折磨的他們。

善善待餓鬼道,表面看起來,只是對他們好,事實上,對陰間好,就是對陽世的眾生好,陰間的鬼眾越多,陽世就越不得安寧,所以其實六道是息息相關

的,是牽一髮而動全身的。

如果沒有偉大的釋迦牟尼佛來 教導我們這些珍貴的生命知識, 這個痛苦的世間會更加痛苦不 堪。所以佛法實在是有大用的生 命真理,可以説鉅細靡遺的造福 了我們的生命,而一切的佛法, 都來自於三界的導師——釋迦牟 尼佛。

為什麼世尊能夠如此浩瀚無邊的教導我們呢?就只是因為他已經證得究竟圓滿的證量——無上正等菩提。

只有這樣的證量能對於三界的 一切悉知悉見,也只有這樣的證 量能夠廣説三乘佛法,普度一切 眾生。

由這樣的例子,我們深切的明白了佛法的修行重心—— 究竟覺。是的,唯有證得究竟覺,才能真正利益一切的眾生,也唯有證得究竟覺,才能真正的自度圓滿,故無上正等正覺是自度度人圓滿不可或缺的證量。

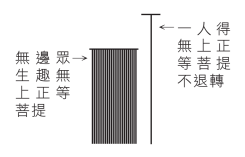
由此經文成立,因為教導無量無邊的眾生趣向無上正等菩提,竟然比不上教導一個人於無上正,等菩提得不退轉。原因很簡單眾對為這一個人的證量,如起來亦然對別一個人類與大學,竟然比不上教導正覺不退轉,竟然比不上,使過人速趣無上正等菩提,並令

他廣説三乘佛法,救度一切眾生。 這裡更清楚了,前者只有自度不退 轉,後者不但自度圓滿,而且善巧 教導一切眾生。因為後者一個人對 於眾生的利益,超過前者所有人的 相加。

這樣的校量功德,無非再一次的 説明:究竟智慧的重要。

可以歸納成一個結論:成就的重點在於究竟,而非人數,即人數再多也沒有用,最重要的還是比智慧的高下,故真正產生比較意義的只有「智慧」。

可得圖如下:



這是第一段經文的圖示,如果用 第二段經文,也會得到同樣的圖 示。那麼,這個圖示的甚深含義是 什麼呢?

即智慧要到達極高極遠的狀態, 才能真正看清一切,也才能真正利 益眾生。

可以爬山作為説明,如果只爬到 一半,不可能俯瞰全部的山下全 貌,唯有爬至峰頂,才能將山下的 全貌,一覽無遺。

故佛法要求的智慧狀態是一覽無 遺,沒有任何的遺漏。

因為,只要還有一絲的遺漏,生 命就可能在這裡出問題,會出問題 的生命,就會有痛苦,有痛苦就會 果中生因,就會繼續擴大原有的問 題,讓問題變得更大。

故唯有無漏的智慧才能解決生命 所有的問題,也就是無漏智,也就 是究竟覺,也就是無上正等正覺。

所以答案再清楚不過了,每一個 修行人都得努力證得究竟覺,才能 澈底解決自己生命的問題,也才能 澈底解決別人生命的問題。

能夠澈底解決自己與別人生命問題的人,就是經文所説的「速趣大菩提菩薩摩訶薩」,也就是所謂的真正的"大菩薩"。

這樣的大菩薩才能真正的作到如 同經文所説:「要甚假藉所説法 故,於無上覺求速趣故,觀生死苦 一切有情,運大悲心極痛切故」。

好一個 "運大悲心極痛切" ,短 短的一句話,就把一個「不忍聖教 衰,不忍眾生苦」的菩薩胸懷,描 述得淋漓盡致。

而這大慈大悲,是來自於大智慧 的觀察,當大菩薩證得究竟覺,當 他遠離了顛倒夢想,他完全看清楚 了三界的生死輪迴是多麼的苦痛, 所以他救度眾生,比眾生救度自了, 所以他救度眾生,因為他看清了, 的態度還要急切,因為他看清了, 而眾生尚未看清,故這看清與未看 清的癥結就在於:究竟覺,也就是 究竟圓滿的智慧。

大菩薩救度眾生的心,何止急

切,就如同經文所說的「痛切」啊!因為慈悲,所以對眾生的苦,感同身受,痛在哪裡呢?生死輪迴就是最大的痛苦,沒有是最大的痛苦,說想要痛苦的一件事了,試想死了又生,生了又死,卻不斷的在類倒夢想中死死生生,這種痛苦,真的非筆墨所能形容於,大轉於這樣巨大的痛苦,對應於這樣巨大的痛苦,大

南無菩薩摩訶薩,無緣大慈, 同體大悲;大菩薩的悲願是如此 的令人動容,在感動之餘,每一 個修行人唯有以更加努力修行來 回報,方不辜負佛菩薩的廣大悲 願。

感人世無常,悲三界無明。 願佛法的大智慧,普照全世界!普照三界!! 第 145 講:第三十品 校量功德品

世尊。如如菩薩摩訶薩轉近 無上正等菩提。如是如是。應 以一切陀羅尼門。速疾教誡教 授彼菩薩摩訶薩。如如菩薩摩 訶薩轉近無上正等菩提。如是 如是。應以一切三摩地門。速 疾教誡教授彼菩薩摩訶薩。世 尊。如如菩薩摩訶薩轉近無上 正等菩提。如是如是。應以上 妙衣服飲食臥具醫藥。隨其所 須種種資具。供養攝受彼菩薩 摩訶薩。世尊。若善男子善女 人等。能以如是法施財施。供 養攝受彼菩薩摩訶薩。是善男 子善女人等。所獲功德甚多於 前。何以故。世尊。彼菩薩摩 訶薩要由以此布施淨戒安忍精 進靜慮般若波羅蜜多。教誡教 授所攝受故。速證無上正等菩 提。……

世尊。彼菩薩摩訶薩要由以此一切陀羅尼門一切三摩地門。教誡教授所攝受故。速證

無上正等菩提。世尊。彼菩薩摩訶薩復由以此衣服飲食臥具醫藥。隨其所須種種資具所攝受故。速證無上正等菩提。

爾時具壽善現告天帝釋言。 善哉善哉。憍尸迦。汝乃能勸 勵彼菩薩摩訶薩。復能攝受彼 菩薩摩訶薩。亦能護助彼菩薩 摩訶薩。汝今已作佛聖弟子。 所應作事。一切如來諸聖弟 子。為欲利樂諸有情故。方便 勸勵彼菩薩摩訶薩。令速趣 無上正等菩提以法施財施。攝 受護助彼菩薩摩訶薩。令速 證無上正等菩提。何以故。憍 尸迦。一切如來聲聞獨覺世間 勝事。由彼菩薩摩訶薩故而得 出生。所以者何。若無菩薩摩 訶薩發阿耨多羅三藐三菩提心 者。則無有能修學布施淨戒安 忍精進靜慮般若波羅蜜多。亦 無有能安住內空外空內外空空 空大空勝義空有為空無為空畢 竟空無際空散空無變異空本 性空自相空共相空一切法空不 可得空無性空自性空無性自性 空。亦無有能安住真如法界法 性不虚妄性不變異性平等性離 生性法定法住實際虛空界不思 議界。亦無有能安住苦聖諦集 聖諦滅聖諦道聖諦。亦無有能 修學四靜慮四無量四無色定。 亦無有能修學八解脫八勝處九 次第定十遍處。亦無有能修學

四念住四正斷四神足五根五力 七等覺支八聖道支。亦無有能 修學空解脫門無相解脫門。無 願解脫門。亦無有能修學五眼 六神通。亦無有能修學佛十力 四無所畏四無礙解大慈大悲大 喜大捨十八佛不共法。亦無有 能修學無忘失法恒住捨性。亦 無有能修學一切智道相智一切 相智。亦無有能修學一切陀羅 尼門。一切三摩地門。若無菩 薩摩訶薩修學安住如是諸事。 則無有能證得無上正等菩提。 若 無 菩 薩 摩 訶 薩 證 得 無 上 正 等 菩提。則無有能安立菩薩聲聞 獨覺世間勝事。憍尸迦。由有 菩薩摩訶薩發阿耨多羅三藐三 菩提心故。則便有能修學布施 淨戒安忍精進靜慮般若波羅蜜 多。……

 由此復有梵眾天梵輔天梵會 天大梵天光天少光天無量光 天極光淨天淨天少淨天無量 淨天遍淨天廣天少廣天無量 廣天廣果天出現世間。由此 復有無繁天無熱天善現天善 見天色究竟天出現世間。由 此復有空無邊處天識無邊處 天無所有處天非想非非想處 天出現世間。由此復有布施 波羅蜜多淨戒波羅蜜多安忍 波羅蜜多精進波羅蜜多靜慮 波羅蜜多般若波羅蜜多出現 世間。由此復有內空外空內 外空空空大空勝義空有為空 無為空畢竟空無際空散空無 變異空本性空自相空共相空 一切法空不可得空無性空自 性空無性自性空出現世間。 由此復有真如法界法性不虚 妄性不變異性平等性離生性 法定法住實際虛空界不思議 界出現世間。由此復有苦聖 諦集聖諦滅聖諦道聖諦出現 世間。由此復有四靜慮四無 量四無色定出現世間。由此 復有八解脫八勝處九次第定 十遍處出現世間。由此復有 四念住四正斷四神足五根五 力七等覺支八聖道支出現世 間。由此復有空解脫門無相 解脫門無願解脫門出現世 間。由此復有五眼六神通出 現世間。由此復有佛十力四 無所畏者間捨切間一此乘際解不無。性智。切得出光,此時間一有門聲明大,為法失此智陀世一時間一有門聲明相此摩一大與相對之一時間,對於此時間一有明聲明明時間,對於此時間,對於此時間,對於此時間,對於此時,對於

P904 II 欄7行~P906 II 欄倒數1行

天帝釋對佛説:菩薩轉近無上 正等菩提,應以六度乃至一切三 摩地門快速教導菩薩;並應以一 切所需供養攝受菩薩。如果善男 子、善女人能夠以這樣的法施與 財施來供養攝受菩薩,所獲得的 功德福報超過前者甚多。

為什麼呢?因為菩薩要經由六 度乃至一切三摩地門的教導,而 迅速證入無上正等菩提;更以一 切修行所需資糧得到攝受,而迅 速證入無上正等菩提。

此時具壽善現對天帝釋說:善哉!你能勸勵菩薩,又能攝受菩薩,不能護助菩薩。你今日已作了一個佛聖弟子所應該作的事。因為一切如來的聖弟子們,都勸為了利樂眾生,方便善巧的勸勵菩薩,並以法施、財施,攝受上正等菩提。

為什麼呢?因為一切如來、聲 聞、獨覺等世間殊勝之事,都是

由菩薩而得出生。也可以説如果沒有菩薩發阿耨多羅三藐三菩提心,則不能修學六度,不能安住二十空、真如乃至不思議界、四諦,也不能修學禪定、八解脱乃至十過處、三十七道品、三解脱門、五眼六通、佛十力、四無畏乃至十八佛不共法、無忘失法、恒住捨性、一切智乃至一切三摩地門。

而如果沒有菩薩修學、安住如是 諸事,則沒有人能夠證得無上正等 菩提。又如果沒有菩薩證得無上正 等菩提,則沒有人能夠安住菩薩、 聲聞、獨覺等世間殊勝之事。

所以就是由於有菩薩發阿耨多羅 三藐三菩提心,就有人能夠修學或 安住六度乃至一切三摩地門,並證 得無上正等菩提。由於有菩薩證, 無上正等菩提,便能斷三惡道, 少阿修羅,增加諸天人眾,更有各 大族、四大王眾天乃至非想非非想 天以及六度乃至一切三乘法出現世 間。

接著善現菩薩稱讚天帝釋是佛聖弟子,什麼是佛聖弟子的資格呢?如同經文所說:「一切如來諸聖弟子,為欲利樂諸有情故。方便勸勵彼菩薩摩訶薩,令速趣無上正等菩提,以法施、財施,攝受護助彼菩薩摩訶薩。令速證無上正等菩提。」

以供養攝受愛護的心情去作一切 皆可捨的財布施;但是儘管標準 如此的高,還是有人證明了可能 性,最起碼佛菩薩以及歷代的高 僧大德,多少可歌可泣的故事, 無非也是寫下了法施以及財施的 偉大事跡,來教育後來者那崇高 生命境界的實踐可能。

接著經文說明為何供養攝受菩薩有那麼大的功德福報,就是因為一切的殊勝世間之事,其實都來自無上正等正覺的證量,所以經文例舉了優秀大族、諸天人眾以及六度乃至一切三乘佛法都來自於無上正等正覺。

所以再清楚不過了,無上正等 正覺是一切功德福報的來源;也 可以說,無上正等正覺是一切善 法的出生處。如果沒有了無上正 等正覺,這一切的功德福報與一 切善法就不可能獲得或產生了。

校量功德品用盡了各種比較,來告訴我們無上正等正覺,也就是般若的重要,所以無論我們遭逢到什麼的挫折與考驗,想到般若的大利益,對於自己以及無量無邊眾生的大利益,我們就不忍心退轉,說什麼也要繼續堅持在佛弟子的崗位上。

黑暗永遠在考驗著光明,但是 光明的可貴實在無法形容於萬 一,而光明中的光明就是佛法大 智慧,也就是能了生脱死,利益 一切眾生的般若。 所以,不用再猶疑,不能再蹉 跎,不論現有多麼不好,都要牢 牢記得般若的重要與大利益,而 且一切的挫折考驗與般若的重 要、大利益比較起來,其實事實 的真相是:多麼的微不足道啊!

所以,無論如何,都要堅定的 告訴自己:

人身難得今已得,

佛法難聞今已聞。

此身不向今生度,

更待何生度此身。

人生苦短,去日苦多,宜精進修行,早日證得般若,方能早日 自度度人,則眾生幸之,三界幸 之。 第 146 講:第三十一品 隨喜迴向品

爾時彌勒菩薩摩訶薩白上座善 現言。大德。若菩薩摩訶薩於一 切有情所有功德。隨喜俱行諸福 業事。若菩薩摩訶薩以此福業 事。與一切有情同共迴向阿耨多 羅三藐三菩提。以無所得為方便 故。若餘有情隨喜迴向諸福業 事。若諸異生聲聞獨覺諸福業 事。所謂施性戒性修性三福業 事。若四念住四正斷四神足五根 五力七等覺支八聖道支。四靜慮 四無量四無色定。四聖諦。八解 脫八勝處九次第定十遍處。空無 相無願解脫門。四無礙解。六神 通等。諸福業事。是菩薩摩訶薩 所有隨喜迴向功德。於彼異生聲 聞獨覺諸福業事。為最為勝。為 尊為高。為妙為微妙。為上為無 上無等無等等。何以故。大德。 以諸異生修福業事。但為令己自 在安樂聲聞獨覺修福業事。為自 調伏。為自寂靜。為自涅槃。菩 薩摩訶薩所有隨喜迴向功德。普 為一切有情調伏寂靜般涅槃故。

P906Ⅲ欄2~19行

本品主要是説明一個菩薩應如何以 無所得為方便善巧,修好隨喜迴向之 法門。

一開始彌勒菩薩就對善現菩薩説: 「菩薩於一切眾生的所有功德,隨喜 俱行一切福業事。如果以此福業事, 與一切眾生一起迴向無上菩提,是 以無所得為方便善巧的緣故。而其 他眾生也隨喜迴向一切福業事,例 如凡夫、聲聞、獨覺的一切福業 事,所謂的施性、戒性、修性三種 福業事以及三十七道品乃至六通等 一切福業事;但菩薩的所有隨喜迴 向功德與其他眾生相比較起來,是 最、勝、尊、高、妙、微妙、上、 無上、無等、無等等。為什麼呢? 因為凡夫在修福業事的時候,只是 為了使自己自在安樂,而聲聞、獨 覺修福業事,也只是為了自己的調 伏煩惱、寂靜涅槃;只有菩薩能夠 擁有所有的隨喜迴向功德,因為他 是普遍為了一切眾生才調伏煩惱、 寂靜涅槃。」

此段經文,也是在段首即開宗明義的說明了什麼是菩薩的隨喜迴向。也就是對於自己以及一切眾生的善根、善事,都隨之歡喜踴躍,並且將這些善根善事的功德,與一切眾生一起迴向無上菩提。

所以本品是把隨喜功德與迴向二個實修法門合在一起來說的。什麼是隨喜功德?就是見到他人累積功德,就如同自己累積功德一樣感到歡喜,也就是普賢十大願之一。迴向就是把自己所修的善根功德,迴轉給眾生,並使自己趨入無上菩提。

隨喜為什麼也是實修法門呢?只 是看到別人作好事歡喜,就有這麼 大的功德嗎?是的,因為這隨喜的 背後顯示了多麼大的胸懷;一般人,如果心胸不夠廣大,看到別人好, 尤其是看到別人比自己好,心中會 生起自己不如人的自卑,或是生起 嫉妒心;而見作隨喜,不但不自卑 或嫉妒,反而為他感到滿心歡喜, 就可知這樣的境界是多麼不容易 了,也就是多麼有功德了。

故隨喜是生命的崇高境界,為了別人的好而歡喜;而事實上這不但包含了慈悲,也同時包含了智慧,因為法界的實相是眾生平等,萬物一體;既然自己與眾生無二無別,那麼自己的好固然感到歡喜,別人的好不也該感到歡喜嗎?因為自己就是眾生,眾生就是自己啊!

而迴向是隨喜的第二步驟,所以 本品把二者擺在一起,也是相當有 深意。因為見作隨喜會累積無量無 邊的功德,但對一個菩薩而言,一 切都要與眾生分享,更何況是無量 無邊的功德,所以站在分享與奉獻 的立場,功德迴向就變成一個自然 而然的反應了。

按表面來看,功德給了別人,似 乎會因此失去功德。會嗎?迴向給 別人會失去功德嗎?恰恰相反,當 我們越捨得把功德送給別人時,功 德非但沒有減少,反而增加了。

為什麼呢?只要以因果法則來觀察,就會完全明白這個甚深的道理。試問送豐盛禮物給別人的人,按因果律來說,有朝一日是否也會得到豐盛的禮物呢?這當然是成立

的因果;那麼試想同時把豐盛的 禮物送給無量無邊的眾生,當果 報成熟時,將收到多少無量無邊 的禮物啊!

由此我們就充份明白,為何迴 向功德不減少反而增加。故當我 們在迴向時,真的是宜勇敢的 給、慷慨的給,因為一顆富足的 心,必將感召富足的回報。

隨喜與迴向都是以功德為重心的,隨喜是看到了功德而感召功德, 迴向是把功德送出而回收更多的功德。故其實隨喜與迴向是二而一、一而二的一件事, 二者在功德增加的利益有異曲同工之妙。

故隨喜之後是迴向,實在是天衣無縫,是每一個菩薩宜善巧學習的,那麼學習的心法是什麼呢?即經文提及的「以無所得為方便」,無所得是把"隨喜迴向"學好的心法,須臾不能離開的心法。

唯有熟稔於「無所得」的心法,才能在看到別人的功德時, 自然生起歡喜,也才能在自己得 到功德時,毫不害怕失去的大方 贈予。

故一個菩薩在隨喜迴向時,絕 對是與無所得慧相應的,不然也 不能如經文中所讚歎的:「為 最、為勝、為尊、為高、為妙、 為微妙、為上、為無上、無等、 無等等。」 那麼一個菩薩的隨喜迴向為何 如此令人讚歎呢?那是因為與凡 夫、聲聞、獨覺相較得到的觀 察。怎麼說呢?即如經文清楚 的説明了凡夫是「但為令己自 在安樂」,聲聞、獨覺是「為自 寂靜、為自涅槃」,而菩薩則是 「普為一切有情調伏,寂靜般涅 樂。」

經文列舉了三種動機,也等於 舉出了三種心量,那當然是菩薩 的心量廣大,令凡夫與聲聞、獨 覺相較起來,真的是望塵莫及 啊!故一切的修行,到最後就是 心量的問題,心量廣大,一切都 容易成就;相反的,心量不夠廣 大,一切都不容易成就。

為什麼要心量廣大呢?試問哪 一樣修行的究竟成就,不是心量 廣大又是什麼呢?慈悲圓滿時, 心量廣大不廣大呢?智慧圓滿 時,心量廣大不廣大呢?答案當 然無庸置疑是廣大而且無邊的; 因為當一個人慈悲廣大時,就表 示心能包容六道眾生,因為能夠 慈愛六道眾生,不先包容怎可能 繼而慈愛呢?能夠包容一切六道 眾生的心量,真是不可思議的廣 大啊!而當一個人得到佛法大智 慧時,三界一切悉知悉見,能夠 觀察三界,請問這樣的視野廣大 不廣大啊?有這樣的視野,心胸 絕對是廣大無邊的,絕對不會坐 井觀天、夜郎自大、心胸狹隘, 故心量廣大是成就的指標,宜努力去修行、證得。

而如何練習心量廣大呢?本品的 主旨「隨喜迴向」就是訓練心量廣 大的最佳法門。一個菩薩一定是一 個心量廣大的人,所以當然要好好 的修習如何隨喜迴向,久而久之, 必能成為一個心量廣大、心包太虚 的偉大人類。

所以就從今天起,當我們看到別 人作好事就要感到無限的歡喜,因 為這樣的心量廣大去包容他,那麼 他作好事,就等於你作好事,試想 天底下還有比這個更便宜的事嗎? 當無量無邊的眾生都作好事,你都 為他們感到歡喜,如此感召的功德 真的是無量無邊,不可思議啊!

所以就從今天起,當我們得到功 德時,我們就毫不吝嗇的送給別 人,因為總有一天我們會得到更豐 美的回報,試想你同時送給無量無 邊的眾生,當有一天他們都回贈給 你時,那無量無邊的功德真是多麼 不可思議啊!

佛法是生命的大智慧,佛是生命的大智者。他從來就不曾要我們失,相反的,他一直要我們得,而且是得珍貴、得大量;所以在珍貴得與大得之前,他只不過是要我們捨去不珍貴的得與小得,這是佛法真正的教導,也是佛陀真正的本懷。

南無本師釋迦牟尼佛! 願眾生皆見作隨喜,累積無量無

## 邊功德!

願眾生皆普遍迴向,累積無量無 邊功德!

無得無失,無失無得?有失有得、有得有失?

唯有勘破佛法大智慧,才能真正 大得,甚深思惟!!

## 第 147 講:第三十一品 隨喜迴向品

爾時具壽善現白彌勒菩薩摩訶 薩言。大士。是菩薩摩訶薩隨喜 迴向心。普緣十方無數無量無邊 世界一一世界無數無量無邊諸佛 已涅槃者。從初發心至得無上正 等菩提。如是展轉入無餘依般涅 槃。後乃至法滅。於其中間所有 六波羅蜜多相應善根。及餘無數 無量無邊佛法相應善根。若彼異 生弟子所有施性戒性修性三福業 事。若彼聲聞弟子所有學無學無 漏善根。若諸如來應正等覺所 有戒蘊定蘊慧蘊解脫蘊解脫智見 蘊。及為利樂一切有情。大慈大 悲大喜大捨。無數無量無邊佛 法。及諸佛所說正法。若依彼法 精勤修學。得預流果。得一來 果。得不還果。得阿羅漢果。 得獨覺菩提。得入菩薩正性離 生。如是所有一切善根及餘有情 於諸如來應正等覺聲聞菩薩諸弟 子眾。若現住世若涅槃後所種善 根。是諸善根一切合集。現前隨 喜既隨喜已。復以如是隨喜俱行 諸福業事。與一切有情同共迴向 阿耨多羅三藐三菩提。願我以此 善根。與一切有情同共引發無上 菩提。如是所起隨喜迴向。於餘 所起諸福業事。為最為勝。為尊 為高。為妙為微妙。為上為無上 無等無等等。

P906Ⅲ欄20行~P907 I欄13行

善現菩薩對彌勒菩薩説:菩薩隨 喜迴向的心,普緣無量世界已到 樂的無量諸佛。從初發菩提心到證 得無上菩提,如是輾轉證入無 強到法滅。其是別 程,所有六度相應善根以及其間他無 量佛法相應善根,與其凡夫弟子的 所有三福業事、聲聞弟子們所五分、 學、無學無漏善根、佛的五分、 身、為利樂眾生發的四無量心 量佛法以及諸佛所説的正法。

如果依其法精勤修學,能夠得到 四果、獨覺菩提、菩薩正性離生。 如是所有一切善根以及弟子們現在 住世以及涅槃後所種的善根,這些 善根一切合集,都於現在隨喜,又 以這樣的隨喜俱行諸福業事,與一 切眾生迴向無上菩提。

願自己以此善根,與一切眾生共 同引發無上菩提,如是所起隨喜 迴向,於其他所起的諸福業事,為 最、勝、尊、高、妙、微妙、上、 無上、無等、無等等。

 立下無量無邊的度眾功德,故一個 人的內在修為品質永遠是最重要的 一環,唯有內在到達了,外在才能 繼而感召。

另外如與無量佛法相應善根,更 是把一切善法都全部顯現,佛法即 一切善法,能夠把一切善法全部顯 現,此人必是全善,也必定全部了 盡業力,到達修證圓滿的境界,能 夠建立的功德福報當然是無量無邊 了。

從戒蘊到解脱智見蘊,都在在説明佛的功德偉大無邊,每一蘊都是了不起的功德積聚,如此無量無邊的功德等等,菩薩都要以之為依憑事。這表面看起來,佛舊迴向。這表聞有,又不是歸佛有,表面無關,一切不是一個重點就是在於「隨喜」,一切無與自己毫不相關,只因自

己見作隨喜,就在那一剎那的歡喜心生起時,眾生的功德馬上與自己產生了不可分的關聯,那麼佛的功德更廣大無邊,於佛的功德生起歡喜讚歎,所能感召的功德生起歡喜讚歎,所能感召的功德,當然更是無量無邊、不可思議了。

是的,唯有與廣大心相應,隨 喜迴向才能感召無量無邊的功德 福報。那麼功德最廣大的是誰 呢?當然是佛,那麼試問無數、 無量、無邊諸佛的功德呢?當然 是暴增無量無邊倍數的功德;那 麼又試問十方無數、無量、無邊 世界的一一世界無數、無量、無 邊諸佛的功德呢?即使以我們有 限的腦袋來想,也知道那功德的 巨大、龐大到無法思議、瞠目結 舌的地步。

而這樣無量的功德,就是菩薩 隨喜迴向心,所緣的對象;這是 多麼善巧的修行啊!不過能夠以 此為緣,實在也是因為菩薩的心 量廣大啊!如果心量不夠廣大, 也無法相應的。

所以其實心量廣大也並不難 修,只要常常注意自己是否心胸 寬大的給就好了;給一切的善、 給一切的愛,這樣的菩薩,絕對 是一個心胸寬大的人,也就是一 個心量廣大的人了。

隨喜與迴向都需與廣大心相應,所以經文說:「現前隨喜, 既隨喜已。復以如是隨喜俱行諸 福業事,與一切有情同共迴向 阿耨多羅三藐三菩提,願我以此 善根,與一切有情同共引發無上菩提。」

由於廣大心隨喜,所以得到無量的功德,再以廣大心與一切眾生迴向無上菩提,這也非廣大心不為什麼到,就想自己得到的功德,為無數別人一起迴向,尤其是無道不會無對之之。其是與別人一起迴向,功德越多;迴向什麼時一起迴向,功德越多;迴向什麼時時,功德越多;運不忘與眾生一起,可見,更不忘與眾生一起,可見,更不忘與眾生一起,可見,

這樣的心,當然是廣大的,也才 是真正令人動容的菩薩心。無怪乎 經文再度稱歎:「為最、為勝、為 尊、為高、為妙、為微妙、為上、 為無上、無等、無等等。」因為無 論是隨喜或迴向,菩薩都展現了無 與倫比的廣大心量。

修行修心,心生萬法。隨喜迴向 再一度説明了這個修行主旨,只要 心成就了,一切都會成就;所以我 們不要太在意外在的一切,只要在 心上把功夫作好,那麼何憂道業不 成?

南無本師釋迦牟尼佛!

願眾生隨喜迴向無邊功德,早日 證得無上菩提! 第 148 講:第三十一品 隨喜迴向品

於意云何。彌勒大士。彼菩薩摩訶薩。緣如是事起隨喜迴向心。為有如是所緣事。如彼菩薩摩訶薩所取相不。

時彌勒菩薩摩訶薩白上座善現 言。大德。彼菩薩摩訶薩緣如是 事。起隨喜迴向心。實無如是所 緣事。如彼菩薩摩訶薩所取相。

菩提。而彼菩薩摩訶薩緣如是事起隨喜心。迴向無上正等菩提。

彌勒菩薩言。大德。若菩薩 摩訶薩久修行六波羅蜜多。已 曾供養無量諸佛。宿殖善根久 發大願。為諸善友之所攝受。 善學諸法自相空義。是菩薩摩 訶薩能於所緣事。隨喜迴向 心。諸善根等無上菩提及一切 法。皆不取相而能發起隨喜。 迴向阿耨多羅三藐三菩提。如 是隨喜迴向。以非二非不二為 方便。非相非無相為方便。 非有所得非無所得為方便。非 染非淨為方便。非生非滅為方 便故。於所緣事乃至無上正等 菩提能不取相。不取相故非顛 倒攝。若有菩薩不久修行六波 羅蜜多。未曾供養無量諸佛。 不宿殖善根。未久發大願。不 為善友之所攝受。未於一切法 善學自相空。是諸菩薩於所緣 事。隨喜迴向諸善根等無上菩 提。及一切法。猶取其相而起 隨喜迴向無上正等菩提。如是 所起隨喜迴向。以取相故猶顛 倒攝。

P907 I 欄13行~P908 I 欄倒數2行

善現菩薩問彌勒菩薩:菩薩對於隨喜迴向的所緣諸事,有取相否?

彌勒菩薩答:沒有。

善現菩薩説:是的,菩薩只是以

彌勒菩薩説:如菩薩久修行六 度,也已經供養無量諸佛,宿殖善 根,久發大願,為善友們所攝受, 善於學習諸法的自相空義。這樣的 菩薩就能夠於所緣、事、隨喜迴向 心、諸善根、無上菩提以及一切 法,皆不取相而能發起隨喜,迴向 無上菩提。這樣的隨喜迴向,以非 二、非不二,非相、非無相,非有 所得、非無所得,非染、非淨, 非生、非滅為方便;於所緣乃至無 上菩提都能作到不取相。而由於不 取相,也就不是被顛倒所攝。相反 的,如果菩薩不久修行六度,也未 曾供養無量諸佛,不宿殖善根,未 久發大頤,不為善友所攝受,不能 對一切法善於學習自相空義;那麼 這樣的菩薩於所緣、事、隨喜迴 向心、諸善根、無上菩提以及一切 法,還是屬於取相而起隨喜迴向 無上菩提;這樣所起的隨喜迴 向,由於是取相的緣故,還是被 顛倒所攝。

此段經文,主要是探討當菩薩 在修隨喜迴向法門時,面對所 緣、事、隨喜迴向心、諸善根、 無上菩提,甚至一切法,有否取 相的問題。也就是説面對這一切 因緣條件,如果執取有相,就是 顛倒;如果能夠作到不執取相, 才是不顛倒。

可是非常矛盾的是,在我們的 心中、在我們的觀念中,由於這 些都違反了我們的理想與期望, 所以我們的心中與觀念中竟然都 是充滿著後者的錯誤觀念——而 且還相當的根深蒂固。

有誰真正完全相信自己隨時可 能從這個依戀的世界中完全消逝 無蹤?這不是事實嗎?可是大多 數的人,都不願意去面對這個事實,所以由於強大的逃避力量, 我們已經在內心的最深處根本無 法接納這個事實。

所以,佛法一點都不玄奇,它 只是要我們老老實實的去面對一 切事實的真相。而唯有面對真 相,我們才不再自我矇蔽,也才 不再自欺欺人。

依此類推,把苦誤認作樂,把 無我誤認作我,把不淨誤認為 淨;都是生命中極嚴重的認知錯 誤,都會為生命帶來各種莫大的 損失與痛苦。

經文把這四種顛倒歸納為想顛倒、心顛倒、見顛倒;就是想像、心愈、知見全部都錯誤了, 試想我們整個的身心狀況不都是取決於這三者的正確與否嗎?如果正確,我們才能作出正確的反應,如果錯誤,我們怎能不作出錯誤的反應呢?

就好比一個組織的運作正常,

是要靠正常的領導者;但是如連領 導者都已經錯誤,這個組織又怎能 夠不運作錯誤呢?那麼這樣的運作 豈不是非常的危險?

其實以佛菩薩的眼光來看,眾生的狀況已經到了非常危險的地步; 只因為我們認知錯誤,所以渾然不 覺,就以地球環保為例,由於人類 的眼光自私短淺,這就是認知的錯 誤,造成地球自然環境岌岌可危的 狀況,這就是認知錯誤所導致嚴重 而危險的後果。

所以正本清源,人類如果想活得幸福,就必須想不顛倒、心不顛倒、見不顛倒;否則無量無邊的苦果,多少的天災人禍,都會釀成巨大的共業向人類催逼。

故佛法非但不是消極的,更非是落伍不合時宜的;相反的,真的要解救末世天災人禍的危機頻仍,佛法是真正治本的良藥,是真正的救世之光。

 樣就是顛倒;相反的,如果沒有任何的執著,就是不顛倒。

而到達這樣不顛倒的境界是非常不容易的,經文起碼列舉了六個條件(一)久修行六度,(二)供養無量諸佛,(三)宿殖善根, (四)久發大願,(五)為善友, (五)為善學諸法自相空義文, 人之)善學諸法自相空經之。 一切這六個條件,才能如經本事, 隨喜迴向心,諸善根等無上舊之 一切法,皆不取相而能發起隨喜, 迴向阿耨多羅三藐三菩提。」

最重要的目的就是要破盡我們對 於相對世界根深蒂固的邏輯思考習 慣;而這種思考習慣,是被分別意 識充份宰制的;然而只要分別意識 不一日停止運作,我們的心就永無 安寧之一日。

為什麼會這樣呢?我們之所以 痛苦,是因為分別意識作祟的關 係,它老是把我們從整體、一 如、真如、無二無別中抽離、 剝落、分裂出來。舉例説明: 有時候我們也會為了助人而感到 一種單純的快樂,可是沒有多 久,許多妄念就開始紛至沓來: 我會不會作得太多了?他會不會 只是表面謝我?這東西其實是很 貴的?啊!我的念頭怎麼這麼龌 齪?……這些妄念,統統是分別 意識所變現出來的,試想如果沒 有這些分別念的干擾,我們一直 保任在最初的純然快樂中,我們 怎麼會有痛苦呢?

所以佛法是最偉大的生命科學,一針見血的告知了我們痛苦的真正大本營——分別意識,故除非不想遠離痛苦,否則我們都得深心、至心、全心的學會:分別意識止息。

而這裡已經清楚明白的開示了 我們:只要遠離了相對的觀念, 那麼就進入了一元的絕對世界, 沒有分別、沒有相對、沒有分 裂……當然更沒有痛苦。

感恩南無本師釋迦牟尼佛!

感恩諸佛菩薩!

感恩龍天護法!

感恩! 感恩! 窮盡身口意的感 恩! 第 149 講:第三十一品 隨喜迴向品

P908 I 欄倒數1行~P909 II 欄10行

彌勒菩薩説:不應該對新學的大乘菩薩宣説六度、二十空、四諦、禪定、……乃至一切法自相空義。為什麼呢?因為他們雖然對於法已經有少許的信敬愛樂,但是往往很快就會忘

失,反而產生了驚疑恐懼,甚至毀 謗。

但是相反的,如果對於不退轉菩薩或是曾供養無量諸佛、宿殖善根、久發大願、諸善知識所攝受的人;則應該對他廣為辯説六度乃至一切法自相空義。為什麼呢?因為他們對於法已經全部都能受持不忘,心中也不會產生驚疑恐懼以及毀謗。

此段經文,主要是説明恆順眾生 的重要。此處是以新學大乘菩薩與 不退轉菩薩、曾供養無量諸佛乃至 諸善知識所攝受的人為不同的教導 對象,因為根器的不同而產生了不 同的教導方法。

新學大乘菩薩的根器是如何呢? 即如經文所描述是「於如是法,雖 有少分信敬愛樂,而彼聞已,尋皆 忘失,驚疑恐慴生毀謗。」

意思就是說儘管佛法有多麼的高妙;但面對根器尚未成熟的人時, 也不能宣說過於深奧的法,只能恆 順他的喜好宣説他所能夠接受的淺 法,如此才能圓滿因緣,也才能皆 大歡喜。

若不能恆順他的根器與因緣,硬要說一些深奧的法給他聽,例如六度波羅蜜等,因為他根本無法完全相信,更別說完全作到,對他而言,只是畫了一個他根本拿不到的大餅給他充飢,非但不能讓他歡喜,反而往往會達到反效果。

而且這個反效果常常是很嚴重

的,如同經文所説,雖然他對於法 已經有了少許的信敬愛樂;但請注 意「少分」二字,對於法事實上是 完全的信敬愛樂,才能夠完全相 應;少分的狀態其實是非常不足的 狀態,因為法就是真理,一個人對 於顛撲不破的真理,只能接受少 許,如果一股腦給了他一大堆,他 一定會消化不良的。

既然"消化不良",就表示沒有辦法聽懂法的意義,既然沒有聽懂,了解從何建立呢?而且更糟的是,就算有少許的接受與了解,可是往往很快就忘記了,也就是又完全不明白法到底是什麼了。

這種狀況必然是與真理相阻隔 的,其實人類對於真理的態度(二)類對於真理的態度(一)接受,(受接受,便是不接受,便是不接受。如果時產生接受不可的時產生接受。可能,而至於非接受人更是不可,,故不是可以,故不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不不可,,故不是可以,故不是可以,故是生了。以故,就是生了毁谤。

人類的造業,確實不是一下子就 發生的,往往是經過了很多轉折的 過程,如果隨便在那一個轉折不要 江河日下的發展下去,就可以遏止 造業悲劇的發生。以此為例:如果 沒有了恐懼,就沒有毀謗;如果沒 有了懷疑,就沒有恐懼;如果沒有 了驚訝,就沒有懷疑;如果沒有 了不接受,就沒有驚訝。一環 與一環,扣得多麼緊,但隨便鬆 掉一環,就不會有造業的最後結 果。

但推到最源頭呢?除了根器是 最重要原因外,菩薩也不夠善 巧,所以可見一個菩薩的方便善 巧是多麼的重要,具足的話,可 以度人無數;欠缺的話,沒有累 積功德也就罷,還可能斷人法身 慧命,造下黑業。

故度眾確實需要方便善巧,最 起碼要善於觀察根器,恆順眾 生。該説的義不容辭的説,不該 説的就是受到了再大的鼓勵也不 能説。

即以此段經文而言,同樣的法,對於新學的大乘菩薩就是不能說,可是換成不退轉菩薩或是善善根深厚的人就可以說,而且還要如經文所提醒的「廣為辯説」。

足見説或不説,説少或説多; 都是要有智慧去判斷與拿捏的。 可以説,遇到好的根器是要傾囊 相授的,例如對於不退轉菩薩及 替根深厚的人,不但要説,還要 廣大的辯説,因為他的根器是 「若聞此法,皆能受持,終不廢 忘,心不驚疑、不恐、不慴 毀謗。」

這樣的人,對於法不但能全部 接受,難能可貴的是還能夠總持 不忘,當然心中也就不可能繼而 產生各種負面的情緒,安住在不 驚疑恐懼以及不毀謗的最佳狀態 中。

所以這兩種根器最大的差異就 在於:一個是少分信敬愛樂、尋 皆忘失;一個是皆能受持、終不 廢忘。學習的根器與態度截然不 同,也就感召了南轅北轍的天淵 地別之不同果報。

前者是造業無邊,後者是積功 無量。所有的癥結就在於接受與 不接受;所以我們要打從內心深 處接受佛法,如此才能以因果的 原則,感召無量無邊的功德福 報。

至於度眾,則需以戒慎的心去 教導、去帶領,否則非但不能建 立功德,反而還要造下黑業,不 可謂得不償失、實非初衷所願。

故佛法的核心在於智慧,每一個菩薩道行者皆宜努力開展智慧,把握每一個當下,把握每一個緣起,如此總有一天能夠得心應手、如魚得水,也才能真正作到普賢十大願之一的:「恆順眾生」了。

讓我們再以歡喜信受的心,複 頌一遍普賢十大願:

- 一者禮敬諸佛,
- 二者稱讚如來,
- 三者廣修供養,
- 四者懺悔業障,
- 五者隨喜功德,

六者請轉法輪,

七者請佛住世,

八者常隨佛學,

九者恆順眾生,

十者普皆迥向。

南無大行普賢菩薩!

感恩,感恩,窮盡身口意的感 思! 第 150 講:第三十一品 隨喜迴向品

大士。若菩薩摩訶薩修行般若 波羅蜜多時。能如實知色無所 有。受想行識無所有。眼處無所 有。耳鼻舌身意處無所有。色處 無所有。聲香味觸法處無所有。 眼界無所有。色界眼識界及眼觸 眼觸為緣所生諸受無所有。耳界 無所有。聲界耳識界及耳觸耳觸 為緣所生諸受無所有。鼻界無所 有。香界鼻識界及鼻觸鼻觸為緣 所生諸受無所有。舌界無所有。 味界舌識界及舌觸舌觸為綠所生 諸受無所有。身界無所有。觸界 身識界及身觸身觸為緣所生諸受 無所有。意界無所有。法界意識 界及意觸意觸為緣所生諸受無所 有。地界無所有。水火風空識界 無所有。無明無所有。行識名色 六處觸受愛取有生老死愁歎苦憂 惱無所有。布施波羅蜜多無所 有。淨戒安忍精進靜慮般若波 羅蜜多無所有。內空無所有。 外空內外空空空大空勝義空有 為空無為空畢竟空無際空散空 無變異空本性空自相空共相空 一切法空不可得空無性空自性 空無性自性空無所有。真如無 所有。法界法性不虚妄性不變 異性平等性離生性法定法住實 際虛空界不思議界無所有。苦 聖諦無所有。集滅道聖諦無 所有。四靜慮無所有。四無量 四無色定無所有。八解脫無所 有。八勝處九次第定十遍處無 所有。四念住無所有。四正斷 四神足五根五力七等覺支八聖 道支無所有。空解脫門無所 有。無相無願解脫門無所有。 五眼無所有。六神通無所有。 佛十力無所有。四無所畏四無 礙解大慈大悲大喜大捨十八佛 不共法無所有。無忘失法無所 有。恒住捨性無所有。一切智 無所有。道相智一切相智無所 有。一切陀羅尼門無所有。一 切三摩地門無所有。預流果無 所有。一來不還阿羅漢果無所 有。獨覺菩提無所有。菩薩摩 訶薩行無所有。無上正等菩提 無所有。

大士。是菩薩摩訶薩既如實 知一切法皆無所有。以隨喜俱 行福業事。 迴向無上正等菩 提。是名無顛倒隨喜迴向阿耨 多羅三藐三菩提。

P909 II 欄11行~Ⅲ欄倒數3行

所以,如果菩薩修行般若,能夠 如實知道五蘊乃至無上菩提一無所 有可言,這樣菩薩既然已經如實知 悉一切法都無所有,此種心態來隨 喜俱行福業事,迴向無上菩提,是 所謂的〝無顛倒〞隨喜迴向無上菩 提。

此段經文,探討隨喜迴向 "所用 心"的問題,也就是修隨喜迴向的 的心理狀態。什麼是修隨喜迴向的 最佳心態呢?就是經文所說的離開 完就是激底的離開 生滅有無的變遷,也就是不 減不垢不淨、不增不減。 語 到 的行為,可是心中卻完全沒有隨喜 迴向的 。

這話怎麼說呢?明明作了隨喜迴 向的行為,可是心中卻沒有隨喜 迴向的念頭?一切的經文都要看 懂其真正要表達的主旨,此處之 "心",是生滅有無的心念,而非 無生無滅的本體之心,既是生滅有 無之心念,當然屬於妄念,故隨 喜迴向當然不能與妄念相應,故 行只是行,沒有任何的動心起 念。

經文再進一步説明沒有任何動心起念的狀況就是:菩薩如實知一切無所有。此句之"如實知"是關鍵,知道是每一個人都能夠明白的狀態。但是到底知道了什麼?是不是真實?則是知道非常重要的內涵,也就是佛法所要求知道的內涵唯有真理。

因為,唯有真理,才值得知 道;如果非真理,不如不知,故 "如實知"是非常重要的關鍵, 是事實就要知道,不是事實,知 道反而浪費寶貴的生命,故如實 就是修行最好的態度,不論是知 或是行,其實都是一樣。

而"一切無所有"是如實知的 重點,經文列舉了五蘊、六度、 二十空、禪定……得到的答案都 是"無所有"。"無所有"指的 是什麼呢?是指一切的本質是空 無所有的狀態,既無所有,則無 可執著。

所以如實知一切法無所有的真正目的,就是要導向最終的目的 ——不執著。故不執著的態度來 自於智慧,唯有智慧高超,才能 明白無所有,也才能作到不執 著。

所以一個菩薩用什麼心去隨喜 迴向呢?就是用一顆不執著的 心,唯有以不執著去修一切的善法,善法才能成為善法,如果以執著去修一切善法,則善法也會成為惡法。

故善惡的差別在於心,心不執著,一切皆善,心一執著,一切 惡法馬上就有了依附之處;故修 行修心,也就是在源頭的部份把 一切照顧好,而不要等到狀況已 經發生了,再來探討源頭哪裡有 缺失,那都往往會事倍功半的。

誠如心經所言:「遠離顛倒夢想,究竟涅槃。」顛倒是會有習氣的,眾生就是因為太習慣於如此顛倒、甚至夢想的狀態,所以說對於無顛倒就未必很熟悉或了解;但真理就是真理,不是真理必須來適應我們,而是我們必須去適應真理。

無顛倒就是真理歸位的狀態, 我們必須早日讓自己離開顛倒的 相反狀態:以非為是、以黑為白 等等;而關鍵就在於如實面對, 故一個好的修行人絕對是一個勇 敢的人,無論遇到什麼樣的考驗, 都能清清楚楚的去面對、承擔、分 析、改進,不但為自己得利益,也 為別人得利益,因為跟一個無顛倒 的智慧者在一起,是多麼幸福的一 件事啊!因為他不但能利己,還在 利己之中同時利人。

故自利利他的關鍵在於無顛倒, 也就是智慧。唯有擁有智慧,才能 真正自利,也才能真正利他,故不 斷的長養淬煉我們的智慧,是我們 的當務之急!

南無本師釋迦牟尼佛!! 感恩,感恩,窮盡身口意的感 恩!!!

## 第 151 講:第三十一品 隨喜迴向品

橋尸迦。是菩薩摩訶薩由此因緣。多信解般若波羅蜜多。多信解般若波羅蜜多。多信解靜慮精進安忍淨戒布施波羅蜜多。……多信解無上正等菩提。

 悟尸迦。新學大乘菩薩摩訶薩若能如是。以無所得為方便。攝受諸功德多深信解。常為善養之所攝受。聞如是法。不驚疑不恐不怖。

P909Ⅲ欄倒數2行~P911Ⅲ欄倒數4行

天帝釋問善現菩薩:新學的大乘菩薩,怎樣才能聞如是法而心中沒有驚疑恐怖?又如何以所修集的一切善根,迴向無上菩提?並且如何攝受隨喜俱行一切福業事,來迴向無上菩提?

善題菩薩承蒙彌勒菩薩神力加被 的緣故,智慧的回答:新學的大乘 菩薩如果修行六度乃至無上菩提, 必須以無所得、無相為方便,才能 攝受六度乃至無上菩提。由於能夠 攝受一切善法,便能深入廣泛的信 解六度乃至無上菩提。

新學菩薩由於如是的因緣,能夠 常為善友所攝受,善友能夠以無量 法門的巧妙文義,為其辯説六度相 應之法,並以如是法教授,令其證 入菩薩正性離生,並且常不遠離六 度乃至無上菩提。

善友也為其辯說一切惡魔之事; 但令他聽完惡魔事,心中卻無所增 減或動搖。為什麼呢?一切魔事業 本質無所有、不可得的緣故。並以 如是法教授其證入菩薩正性離生, 常不遠離佛,於一切佛所在處種殖 一切善根。

又由此善根所攝受的緣故,常誕 生於菩薩的家中為眷屬,一直到證 得無上菩提,都於一切善根常不遠 離。

所以如果新學的大乘菩薩能夠如 是以無所得、無相為方便的話,便 能攝受一切功德,並於一切功德生 起深入廣泛的信解,而且常被善友 攝受,聽聞如是法,而能夠心中落 攝受,聽聞如是法,而能夠心中菩薩 隨所修學的六度乃至無上菩提, 應所得、無相為方便,與一切眾 生一起迴向無上菩提。

此段經文,主要是透過天帝釋的

問題,來凸顯以無所得、無相為方便的重要性。因為這三得的為這三得的答案中得的答案中得相的答案,即必須有無所得、無相沒,,即發表,才能聞法而所修。更對,也必須有無所修。更對,也必須有無的方便智慧,無相的方便智慧,無相的方便智慧,無相的方便智慧,無所得。與眾生一起來迴向無上菩提。

 就,除非我們不想攝受一切善法,否則我們必須修好無所得、無相,才能真正成就與攝受一切善法。

只有無所得,才能真正的得; 只有無相,才能真正的擁有;內 在的空無,是為了容納無量無邊 的妙有;這是佛法真正精微之 處,宜深心體悟與把捉,才能悠 遊自在於有無之間、物質與精 神、入世與出世……

 就會受到莫須有或不恰當的誤解; 但一切的外在事件,又於佛法何干啊?可是無明障蔽的眾生,總是偏離了中道;相信的時候,一切都不好;所以唯有早日證得無所得、無相的方便智慧,才能真正於如此深奧、貴、完美的佛法,生起永不動搖的相信與了解。

因為相信而了解,因為了解而相信,信與解是互相增上的;面對如此珍貴難逢的佛法,我們宜深深的、純淨的、廣大的、虔敬的相信了解,才能真正的明白佛法的奥旨,才能真正出入自在、智慧通達。

有善友相攝,實在是莫大的福報,儒家亦有"益者三友:友直、 友諒、友多聞"的説法,深切的説明了益友的好處;而佛法的善友更 是難得,能夠教導佛子甚深的佛法 知見,幫助佛子走向究竟解脱之 路。也就是經文進一步説明:「以如是法教誡教授,令其乃至得入菩薩正性離生,常不遠離般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多……」

"入菩薩正性離生",是多麼了不起的證量,也就是證入了空性,離開了生滅有無的狀態,也就是法身解脱得大自在,由初悟入到空性圓滿,此人必定解脱生死輪迴,得究竟覺;而這都是來自於善友,亦即善知識的教導,足見善友之重要。

"常不遠離般若、靜慮、精進、安忍、淨戒、布施波羅蜜多……",也就是常不遠離一切善法,亦即常親近一切善法;這也是一環扣一環的發展下來,因為有善友相攝,所以常親近由善友所教導的一切善法,這當然是最天經地義,自然而然的一件事了。

不要忽視"常親近一切善法"的 重要,這就是薰習,就是潛移默 化,久而久之,一切善法會牢記在 八識田中,那麼當逆緣現前時,才 不會遠離一切善法,才不會妄造無 邊黑業。

而善友可貴的是,不但教導光明的善法,也會警惕黑暗的惡法,如同經文所説:「亦為辯説諸惡魔事,令其聞已,於諸魔事心無增減,何以故,諸魔事業性無所有不可得故」。這段經文,宜好好的看,仔細的看,看完再大大的禮讚

一番!為什麼呢?這段話實在是 佛法精微中的精微之處,淋漓盡 致的表達了佛法不共世間的大智 慧——要了解黑暗,可是不要害 怕黑暗,也不要排斥黑暗。

怎麼說呢?就是對於黑暗的現象,我們要了解,以免在事會的不變;但是無論黑暗有多麼質,事實上黑暗的本質,事實上黑暗的本質,也就是經句:「話魔事」「諸魔事」「話魔事」「一句佛法有不可得」,好到沒有不過,好到沒有任何的批判。有話實在太好了。

一切對佛法的不解與不敬,都 是對於佛法未真正明白其偉大殊 勝,對於人類有限的感官與腦 袋,佛法實在是太難了!但我們 真的忍心讓自己以及眾生與偉大 的真理相阻隔嗎?

「不忍聖教衰,不忍眾生苦」,就是菩薩不忍真理與眾生阻隔啊!真理宜弘揚流布,尤其佛法愛與智的真理,是永恆顛撲不破的宇宙至理,我們除了努力學習,實在沒有第二條路可走。

善友教導菩薩明白黑暗的本質亦空,進一步「亦以是法教誡教授,令其乃至得入菩薩正性離生,常不遠離佛薄伽梵,於諸佛所殖眾善根,復由善根所攝受故,常生菩薩摩訶薩家,乃至無上正等菩提,於諸善根常不遠

離」。這是一段非常有趣、值得深思的經文,怎麼說呢?因為你會發現,學習光明的善法,得到的是究竟覺;而了解黑暗的惡法,得到的竟也是同樣的結果。

太明白不過了,一切的現象都 只是學習的不同教材,明白了光 明,是要我們迎向光明;明白了 黑暗,可不是也要我們迎向黑 暗,而是要我們迎向黑暗背後的 本質——亦是光明。

白天與黑夜,黑夜與白天,到 底白天在黑夜的後面?還是黑夜 在白天的後面?這不是玩文字遊 戲,而是耐人尋味的去深思許多 表相並不能真正回答的問題,而 偏偏生命的本質就是表相無法回 答的大問題。

佛法回答了生命的問題,充份 而澈底的回答了生命的奧秘。可 是必須一環扣一環的實踐善法, 才有可能親自揭開謎底:「新學 大乘菩薩摩訶薩若能如是, 所得為方便、無相為方便,攝受 諸功德。於諸功德多深信解,常 為善友之所攝受,聞如是法, 不驚疑不恐不怖」。

"莫以善小而不為,莫以惡小而為之",由此段經文我們可以深切的明白,佛法是由小的善法累積而成的,"登高必自卑,行遠必自邇",亦即"高高山頂立,深深海底行"。同樣是新學大乘菩薩,有的就是聞善法而驚

疑恐怖,有的則是不驚不疑不恐不 怖,相反的還有無邊的法喜。

為什麼有這麼大的差別?就在於 善根福德的不同。如何種善根福德 呢?就是從今日起為盡一切善法, 不遺餘力的為盡一切善法,自然就 能不斷的種下善根福德。

聞善法不驚疑恐怖的菩薩,才能 進而修能夠建立無量無邊功德福報 的法門:隨喜迴向。並且念茲在茲 的以無所得、無相為方便,則能與 一切眾生將一切善法的功德一起迴 向無上菩提。這樣的菩薩,必定成 就,而且與無量無邊的眾生共成佛 道,一起成就。

佛法至真、至善、至美,實宜深 心領悟,方能於殺業深重障蔽之末 法時代,弘揚聖教,拔眾生苦。

南無本師釋迦牟尼佛!

感恩、感恩、窮盡身口意的感 恩!!

禮讚、禮讚、窮盡身口意的禮 讚!!

## 第 152 講:第三十一品 隨喜迴向品

復次憍尸迦。新學大乘菩薩摩 護應普於十方無數無量無量 世界。一世界各有無數無量量 遭斷諸有路。絕戲論道。棄諸有路。 擔。推聚落刺。盡諸有結要。 擔。巧說法要 切如來應正等覺。

P911Ⅲ欄倒數3行~P912 I 欄2行

善現菩薩對天帝釋説:新學大乘菩薩應普遍於十方無邊世界,斷除一切有世間法之路,斷絕一切與法無關的戲論道理,拋棄一切障礙正法的世俗重擔,摧毀一切因世俗聚落而帶來的嚴重干擾,斷盡一切有為生滅的戶腦重干擾,斷盡一切有為生滅的戶場所之法,更能方便善巧宣説法要的一切如來的功德隨喜迴向。

此段經文,主要説明一切如來如何 遠離世間法,趨向出世法。

關於如何由世間法步入出世法, 經文清楚明白的開示了八個步驟: (一)斷諸有路,(二)絕戲論道, (三)棄諸重擔,(四)摧聚落刺, (五)盡諸有結,(六)具足正智, (七)心善解脱,(八)巧説法要。

大般若經中不時出現非常珍貴的實 修法門,此處也是一樣,只要按步就 班的去作,就可以成為一個相當優秀 圓滿的菩薩。

第一、斷諸有路。意思就是説當一 個修行人,決定要好好的自度度人修 所以,所謂的「斷諸有路」,就 是內心完全明白了出世法、第一義 諦的珍貴與內涵,準備放下對世間 法、世俗諦的執著以及注意力; 而決定一心一意的追求第一義的真 理:這就是邁向究竟解脱的第一 步。

耽溺於戲論的人就如同這樣的旅人, 花了太多時間在次要的事上,

怎還會有充裕的時間完成最重要的事?所以,除非不想成就,否則我們一定要遠離戲論,也就是絕對不浪費一分一秒在生滅有無法上,也絕對不花大把的時間與別人作無謂的爭論。如此才能成為一個有效率又務實精進的大修行人,也才能早日悟得空性與聖者同步。

第三、棄諸重擔。意思就是當一 個修行人把時間有效率的運用之 後,也就是正式跨上修行之路後, 他覺得他應該負擔越少越好的上 路,才易早日到達目的地。什麼是 修行人的重擔呢?內心的妄念就是 修行人最大、最沉重、最雜亂的負 擔。怎麼説呢?因為一切外在的負 擔,其都是由於內心的妄念作祟, 如果內心沒有了妄念,其實外在也 就沒有重擔可言,所謂: "但自無 心於萬物,何妨萬物常圍繞",只 要拋棄了內心的妄念,達到了"自 淨其意"的境界,這個人就是一個 沒有重擔的人,這個時候,他才能 真正的輕鬆上路,也才不會背著重 擔,走得極緩或一路跌跤。

拋棄妄念的重擔!越澈底越好! 一切都要像快刀斬亂麻那樣乾淨俐落,就是要把妄念斬得一乾二淨; 也就是禪宗 "去掉葛藤"的意境。 因為沒有了妄念的糾纏與重壓, 個人才可能像一個完全空掉的杯子, 是去除了妄念,才有可能澈見諸法 實相;所以,外在的工作、眷屬、 家庭等等,其實都未必真正是修 行人的重擔,以第一義而言,只 有妄念需要拋棄,不需要急著去 拋棄外在的人、事、物。

第四、摧聚落刺。意思就是不 再受到大眾威德的嚴重干擾,怎 麼説呢?「聚落」,就是人群 聚居的地方,所謂 "群眾就是 力量","千夫所指,無疾而 終",只要人一多,就有了眾人 的習氣、生活方式、價值觀…… 但是,人多不一定就對,在三界 當中,越是人群聚居的地方,就 有可能是是非越多的地方,而且 眾生有"盲從"的傾向,只要大 家這麼作,即使是錯的,也覺得 心安理得;例如全世界的人大都 在吃肉,但因為人數太多,所以 大多數的人們都認為是對的;相 反的,只要人數少,即使是對 的,也會覺得心中不安,生怕押 錯寶、站錯位、走錯路,例如吃 素者在全球的人口中還是少數, 所以大多數的人們都未必能夠接 受。

所以,由此可見,一個修行人要擁有"雖千萬人,吾獨往矣"的勇氣是相當不容易的,因為眾人的意見與看法,如果未能善方人的意見與看法,如果未能善有人,例如不孝、怪異、孤僻不通人情、走火入魔、宗教狂熱……等等誤解的形容詞都可能會加諸在修行人的身上,有智慧

的人,可以善巧的化解內、外在 的衝突;而智慧不足的修行人, 則有可能在種種的壓力下,不是 退縮屈服就是走上憤世嫉俗的偏 激之路。

但佛法絕對不是要我們退縮, 更不是要我們偏激,而是要以中 道的智慧去化解一切內、外的矛 盾與衝突,如此則可以避免一切 世俗聚落所帶來的嚴重干擾,成 為一個左右逢源、出入自在、智 慧通達的入世、出世者。

意思就是説,其實只要內心清 淨了,其實入世與出世是沒有差 別的,以與佛陀同時代的著名菩 薩居士維摩詰而言,他雖然娶妻 生子、華衣美食,甚至出入酒 肆歌坊;但這一切外在的 "聚 落″,完全不會妨礙他的極高證 量,甚至還為佛陀十大弟子生動 的説法破執。故一切的證量,都 在內心算數,如果因緣具足,能 夠出家,固然了不得,如果因緣 適合在家,只要內心清淨、老實 修行,一樣可以如維摩詰居士般 擁有成就與證量。〔當然,一般 而言,還是出家僧寶,專業修 行,較容易成就。〕

所以,人少的地方,如果內心 喧鬧,也不會成就;相反的,人 多的地方,如果內心寂靜,一樣 也會成就,故修行人宜穿越一切 的外相,不被一切所束縛,才能 真正的成就。

第五、盡諸有結。意思就是斷盡 了一切生滅有無世間法的煩惱, 煩惱是從何生起的?就是從執著 生起; 執著什麼呢?就是執著有 無、生滅、大小、高下、尊卑、 得失……有了這些分別,一旦不符 合心中大、高、多、尊、得……的 期望,失望就來了,痛苦也接踵而 至,最後煩惱就像揮之不去的蒼 蠅,不斷在耳畔重複那嗡嗡嗡嗡的 煩人叫聲。於是快樂也沒有了,輕 安也沒有了,智慧當然也沒有了, 慈悲就可能無容身之地了。所以煩 惱就如同心中打結,如果沒有鬆綁 的話,不可能自由,更不可能看清 諸法實相。故煩惱是證入空性最大 的障礙,如果不把它趁早斷除,要 想空性鞏固、長養聖胎,是緣木求 魚、煮沙成飯之事。

所以修行人要遠離煩惱,要常保 快樂、輕安、清明,如此才如同 美麗的花床,易長出美麗的成就之 花。故煩惱是沉重的,快樂是輕鬆 的;煩惱是障礙,快樂是順利;煩 惱是下墮,快樂是上升……從今 以後,要對煩惱與快樂有正確的認 知,才能真正遠離煩惱,與快樂常 相左右。

第六、具足正智。經過了前五個 步驟的修行,自然而然修行具備了 圓滿的正知見,也就是智慧通達。 正知見就是智慧,智慧就是正知 見;正知見是智慧的顯現,智慧是 正知見的真正源頭。也可以説有了 正知見,也會有智慧,有了智慧, 也會有正知見,正知見與智慧是互 為表裡的一件事。

一個有智慧的人,才能夠自度圓滿,因為他會為自己作正確的抉擇,例如在原諒與不原諒別人的天人交戰中,他最後會選擇原原說別人,因為他能以智慧觀察;不原諒別人,其實是兩敗俱傷,而原諒別人,則是自利利他、自愛愛他的一件事,故擁有圓滿的正智,是作出一切正確抉擇的保障。

至於度人圓滿,也絕對少不了正 智,所謂度人就是幫助別人,而幫 助別人是需要有能力的,建西 能力就是智慧的能力,建西 甚至 甚至 以一個要幫助眾生的菩薩, 是一個擁有高度智慧的人 是一個擁有高度智慧的人 是一個擁有高度智慧的人 是一個擁有高度智慧的人 是一個擁有高度智慧的人 是一個擁有高度智慧的人 是一個方藥 一個病子藥 一個病子藥 一個,它

故擁有圓滿的正智,是自度度人圓滿成就的保障,但這樣大智慧的保障,但這樣大的,最就能不是能夠一蹴而成的訓練的一致不是的五個步驟在過前五個對整於一個對整於一個對於一個大學,其實是站在恆期眾生的,其實是站在恆期眾生的,其實是站在恆期眾生的,其實是或不能支持與包容,是對於一個性情,要有獨力承擔的勇氣與見識,

第七、心善解脱。一個修行人 只要能夠分秒安住正智,則必定 解脱。什麼是解脱?就是不再受 到 生 死 輪 迴 的 束 縛 , 就 是 出 三 界,就是掙脱大幻化網,就是妄 念止息,就是意念清淨。所以心 善解脱的人,於事上他已完全解 脱生死,於理上他完全熟悉如何 解脱之道;也就是説他是出三界 的識途老馬,如何解脱,對他而 言已經是輕車熟路,這樣的人, 當然是一個自由自在的大成就 者,神聖莊嚴,圓滿具足,值得 人天禮讚!心善解脱的菩薩,分 分秒秒都安住於空性,一切的外 境,都不能再撼動他絲毫,就算 是外在受報,他的法身也如如不 動,完全不會影響他不生不滅、 不垢不淨、不增不減的證悟境 界,此時才有資格説:「烈火焚 身亦宛然」。因為在順境中保持 空性較不難,但在極大的逆境中 依然保持空性,則必須有鞏固的

證量方能為之,故心善解脱者, 是真正的達到苦樂一如、順逆無 二的無分別境界,是真正的大圓 滿。

所以,其實般若空慧是最重要的法要,它從第一步驟到第八步驟都不可或缺。可以說,一個修行人從開始自度到圓滿度人,般若空慧都是主修項目,只是層次與證量不斷的在提升,最終至圓滿的境界。

故般若空慧是菩薩的必修,是 眾生要學習的法要,唯有明白了 般若空慧,一切的悲願才有實踐 圓滿的可能。

當然其中要耗費的時間絕非一 生一世能夠克竟全功,故菩薩要 極有耐性的去成長自己、成長眾 生。所以我們才會虔誠的發願迴 向:「願消三障諸煩惱,願得智 慧真明了,普願罪障悉消除,世 世常行菩薩道。」

不論這世界有多麼黑暗,我們都 要堅持著光明。為償多劫願,浩蕩 赴前程。南無本師釋迦牟尼佛!感 恩,感恩,窮盡身口意的感恩!! 第 153 講:第三十一品 隨喜迴向品

一切如來應正等覺。及諸弟子 所成戒蘊定蘊慧蘊解脫蘊解脫智 見蘊。及所起作種種功德。并於 是處所種善根。謂剎帝利大族婆 羅門大族長者大族居士大族等所 種善根。若四大王眾天三十三天 夜摩天覩史多天樂變化天他化自 在天所種善根。若梵眾天梵輔天 梵會天大梵天光天少光天無量光 天極光淨天淨天少淨天無量淨天 遍淨天廣天少廣天無量廣天廣果 天所種善根。若無繁天無熱天 善現天善見天色究竟天等所種善 根。如是一切合集種量。現前發 起比餘善根。為最為勝。為尊為 高。為妙為微妙。為上為無上無 等無等等。隨喜之心復以如是隨 喜俱行諸福業事。與一切有情同 共迴向阿耨多羅三藐三菩提。

具壽善現答言。大士。若菩薩摩訶薩於所念佛及弟子眾所有功

德。不起諸佛及弟子眾功德之 想。於人天等所種善根。不起 善根人天等想。於所發起隨喜 迴向無上正等菩提之心。亦復 不起隨喜迴向無上正等菩提心 想。是菩薩摩訶薩所起隨喜迴 向。無想顛倒。無心顛倒。無 見顛倒。若菩薩摩訶薩於所念 佛及弟子眾所有功德。取佛弟 子功德之相。於人天等所種善 根。取彼善根人天等相。於所 發起隨喜迴向無上正等菩提之 心。取所發起隨喜迴向無上正 等菩提心相。是菩薩摩訶薩所 起隨喜迴向。有想顛倒。有心 顛倒。有見顛倒。

P912 I 欄2行~ II 欄7行

善見菩薩繼續對天帝釋説:隨喜 諸佛及弟子、四大族、諸天人等所 種一切善根,如此一切合集,比起 其他善根,為最、勝、尊、高、 妙、微妙、上、無上、無等、無等 等。隨喜的心復以如是隨喜俱行諸 福業事,與一切眾生一起迴向無上 菩提。

爾勒菩薩問善現菩薩:這樣的菩 薩如何才能不墮想、心、見三顛 倒?

善現菩薩答:只要菩薩對於所念 諸佛及弟子的一切功德,不生起諸 佛及弟子一切功德之想;對於人天 等所種善根,不生起人天等所種善 根之想;對於所發起隨喜迴向無上 菩提之心,也不生起隨喜迴向無上 菩提心之想,這樣的菩薩所生起的 隨喜迴向,就是無想、心、見三顛 倒。

相反的,如果菩薩對於所念諸佛 及弟子的一切功德,執取於諸佛及 弟子一切功德之外相;對於人天等所種善根,執取於人天等所種善根 之外相;對於所發起隨喜迴向無上 菩提之心,也執取於隨喜迴向無上 菩提心之外相;這樣的菩薩所生起 的隨喜迴向,就是有想、心、見三 顛倒。

此段經文主要是説明執取與不執 取的差別,如果執取於所修的法 門,就會墮入三顛倒;如果不執 取,才是遠離了三顛倒。

我們最喜歡增加什麼呢?增加好 的。例如考上了第二志願,就喜歡 增加好的分數到第一志願;如果希 望的強烈超出了一定強度,這個 人必定會走上與現實不符甚至精 神異常的現象;但是事實就是事 實,不會因為我們刻意增加而改 變。

我們喜歡減少什麼?減少壞的。例如財務有所損失,在我們的內心就往往會希望那數字是假的,會減少,減少越多越好;同樣的希望強烈到一個程度,也會造成與現實的距離,甚至脱節。但是事實就是事實,不會因為我們的希望而有所改變。

所以,佛法是最理性的,要求 我們以實事求是的如實精神去面 對一切;而這一點對於一個修行 人自度或度人的圓滿實在是太重 要、太重要了。

怎麼說呢?自度時會隨著用功 而進步;但如果非常渴望自那就,如果成了一種執取,那自麼就 很可能未證言證,或者誇大個的證量經驗,這樣對於一個,因為 落實是一件非常危險的事情,當基不 的事實是一個相當相無法的 事有到諸法實相是不可能的 事。

而如果不落實對於度人更是危險倍增,因為會誇大自己的能力,就會造成以盲引盲的事,如此一來,很可能功德尚未建立,就要造下障礙眾生法身慧命的無

邊黑業。

故"如實"是一個修行人必備的美德,一定要如實的面對自己,如實的面對別人,如實的面對一切,這樣才能貼緊現實,才能真正於瞬息萬變的緣起業力網中深觀緣起,進而作出最正確的決定與回應。

我們的一生都不斷在下各種大大小小的決定;但如果我們沒有面對真相的能力與好習慣,事實上我們所下的每一個決定其外的損失與麻煩就非我們所暗藏的損失與麻煩就非我們所能想像;而一個菩薩是要替眾生下不少決定的,如果自己都在世來時自己冒險?

作人太重要了,而作一個"如 實"的人才是整個"作人"的重 點;而不執取,就是如實重點 中的重點,故只有把這個部份作好了,我們才能真正如經文所説:於所念佛及弟子眾所有功德,不起諸佛及弟子眾功德之想;於人天等所種善根,不起善根人天等想;於所發起隨喜迴向無上正等菩提之心,亦復不起隨喜迴向無上正等菩提心想。

由這經文片段我們可以歸納成一個句型: "於一切不起一切想"。 是的,這就是不執取的另一種了解 方法,也就是空,也就是般若。

眾生顛倒夢想,所以不能成就, 故只有遠離顛倒夢想,才能貼近真 實,才能澈見諸法實相。摩訶般若 波羅蜜多!摩訶般若波羅蜜多!摩 訶般若波羅蜜多!

## 第 154 講:第三十一品 隨喜迴向品

復次大士。若菩薩摩訶薩於過 去未來現在一切如來應正等覺。 從初發心至得無上正等菩提。乃 至法滅於其中間所有功德。若佛 弟子及諸獨覺。依彼佛法所起善 根。若諸異生聞彼說法所種善 根。若諸龍神藥叉健達縛阿素洛 揭路茶緊捺洛莫呼洛伽人非人 等。聞彼說法所種善根。若剎帝 利大族婆羅門大族長者大族居士 大族。聞彼說法所種善根。若四 大王眾天三十三天夜摩天覩史多 天樂變化天他化自在天。聞彼說 法所種善根。若梵眾天梵輔天梵 會天大梵天光天少光天無量光天 極光淨天淨天少淨天無量淨天遍 淨天廣天少廣天無量廣天廣果 天。聞彼說法所種善根。若無繁 天無熱天善現天善見天色究竟 天。聞彼說法所種善根。若善男 子善女人等。聞所說法發趣無上 正等覺心。勤修種種諸菩薩行。 如是一切合集稱量。現前發起

比餘善根。為最為勝。為尊為高。為妙為微妙。為上為無上無等無等等。隨喜之心。復以如是隨喜善根。與諸有情皆悉同共迴向無上正等菩提。

於如是時。若正解了諸能隨 喜迴向之法盡滅離變。諸所隨 喜迴向之法自性皆空。雖如是 知而能隨喜。迴向無上正等菩 提。復於是時。若正解了都無 有法。可能隨喜迴向於法。何 以故。以一切法自性皆空。空 中都無能所隨喜迴向法故。雖 如是知。而能隨喜迴向無上正 等菩提。是菩薩摩訶薩若能如 是隨喜迴向修行般若波羅蜜 多。修行靜慮精進安忍淨戒布 施波羅蜜多。無想顛倒。無心 顛倒。無見顛倒。所以者何。 是菩薩摩訶薩。於隨喜心不生 執著。於所隨喜功德善根亦不 執著。於迴向心不生執著。於 所迴向無上菩提亦不執著。由 無執著不墮顛倒。如是菩薩摩 訶薩所起隨喜迴向心。名為無 上隨喜迴向。

P912 II 欄7行~Ⅲ欄19行

善善 養現菩薩繼續說:如果菩薩以這樣的隨喜心,念一切佛和弟子的眾功德善根,正確的知道此心已經離開生滅有無的變化,非能隨喜。也正確的知道其法性也是一樣非所隨喜。又正確的了達能夠迴向的心,

法性也是一樣,非能迴向;並正確 的了達所迴向的法,其性也是一 樣,非所迴向。如果能夠依循這樣 所說來隨喜迴向,就是正道而非邪 道,所以菩薩都應該這樣來修隨喜 迴向。

如果菩薩於過去、未來、現在一 切如來從初發心至證得無上正等菩 提乃至法滅,於其中間所有功德; 如果佛弟子及諸獨覺依靠其説法所 生起的善根;如果諸凡夫聽聞其説 法所種善根; 如果天龍八部等聽聞 其説法所種善根;如果剎帝利等大 族聽聞其説法所種善根;如果諸天 人聽聞其説法所種善根;如果善男 子、善女人等聽聞其説法,發趣無 上正等覺心,並且勤修種種諸菩薩 行。以上一切種種合集稱量,現前 發起,比起其餘善根,為最、勝、 尊、高、妙、微妙、上、無上、無 等、無等等。隨喜的心,亦以這樣 隨喜善根,與諸眾生都一起迴向無 上正等菩提。

於這時,如果能夠正確了解一切能隨喜迴向的法都離開了有無生態的變化;一切所隨喜迴向的法多時,而能夠內學,雖然知是知時,這是知知是知時,這是可以所有主要的主要,於空中都無人。如此,於空中都無然不可以隨喜迴向法的為一所是對於一方,於一方,以隨喜迴向無上。這樣的菩薩如果能如是隨喜迴

向修行六度就是沒有想、心、見 三顛倒。為什麼呢?因為這樣的 菩薩於隨喜心、所隨喜的功德善 根、迴向心以及所迴向的無上菩 提都不會生起執著,而由於沒有 執著,所以不會墮入顛倒;這樣 的菩薩所起隨喜迴向的心,稱為 無上隨喜迴向。

此段經文,主要是説明能隨喜 迴向的心與所隨喜迴向的功德善 根與無上菩提,其實都是自性 本空。推而廣之,就是説明修 行一切善法時,都要有能、所 皆不可得的正確知見。由於是正 知見,所以經文中連續用了「正 知」、「正了達」、「正解了」 三個與正有關的知道意義動詞, 不論是知、了達、解了,也許用 詞不一,但其實就是知道明白的 意思,而知道明白的對象也有可 能是惡法,故前面就非常清楚的 界定為「正」,既然是正確的知 道,那麼所知道的一切當然也就 是正確的了。

正確的知道了什麼呢?知道了,當一個修行人在修隨喜法門時不應喜法門時不應喜的心,已經離開了有無生滅;故不能說有一個能養是可以執著;隨喜的功德善根的本質是可以執著。至於修迴向法門時,也是不能說有功德善根,也是不能說有功德離開了向大學之一,以也不能說有一個迴向的不能說有一個迴向的

心可以執著; 迴向的無上正等菩提亦然, 因為無上正等菩提的本質是空, 所以也不能説有無上正等菩提可以執著。

由以上歸納,主要就是探索修行隨喜迴向時,能與所的問題。什麼是能?就是經文所說的能隨喜迴向的心,什麼是所說的說是所說的對象。更簡潔的過去門時才說一切的對象。則隨喜一切的與這一切的功德善人以隨為一一切的也是是。

所以能與所是相對的,既有能 修,就有所修,是互相站在體與 用的不同立場,這是從現象界來 觀察的。但是從本質來看的話, 其實能修隨喜迴向的心是空,所 修的功德善根與無上正等菩提也 是空,所以從第一義來觀察,就 根本沒能所相對的問題,可以說 能與所都在本質的統一當中得到 統一與消融。所以經文才説: 「若菩薩摩訶薩以如是隨喜心, 念一切佛及弟子眾功德善根,正 知此心盡滅離變,非能隨喜;正 知彼法其性亦然,非所隨喜。又 正了達能迴向心,法性亦爾,非 能迴向;及正了達所迴向法,其 性亦爾,非所迴向。」

所以我們就明白,能所相對的 狀態是世俗諦,能所雙泯的狀態 就是第一義諦。而空就是第一義 諦,就是萬事萬物的本質,就是不 顛倒、不執著。所以經文説:「是 菩薩摩訶薩若能如是隨喜迴向修行 般若波羅蜜多,修行靜慮、精進、 安忍、淨戒、布施波羅蜜多,無想 顛倒、無心顛倒、無見顛倒。」

所以真正會修行的人,是處於行 修、所修渾然兩忘的狀態,終行,沒有一切的對立,沒有一切的期至 短於行,沒有一切的期至 短於行,沒有一切的期至 這樣的立場,才是真正在修摩的 這樣經文才說:「是菩薩隨不可 所以內不生執著,於阿向心不 養根亦不執著,於迴向不執著 由無執著不墮顛倒,,名為無上隨喜 迴向。」

所謂的「無上隨喜迴向」,表示 這樣的修行是最高境界的修行,所 以叫作「無上」。為什麼是最高境 界的修行呢?就是因為是符合了 空性的修行,只要是與空相應的修 行,就是無上修行。從經文「非能 隨喜迴向、非所隨喜迴向」到「諸 隨喜迴向之法自性皆空」再發展到 「一切法自性皆空」以及「無想顛 倒、無心顛倒、無見顛倒」、「心 不生執著」,再到「由無執著不墮 顛倒」。其實每一句經文都是空性 的同義句,所以一路推演過來,既 然修法都符合了空性,由各個角度 來檢查也都符合空性,當然就是所 謂的「無上」修行了。

修行人不但要如經文所說修行無 上隨喜迴向,還要推而廣之,於一 切法門中修無上法門,而能所雙泯 的空性就是修一切無上法門不可或 缺的心要。

一切法本空,能所亦空。故根本 沒有能修的心與所修的法可言,若 對能或所起了任何一絲的執著,馬 上就落入有無生滅,故我們如果想 把隨喜迴向修好,勢必得放掉對於 隨喜迴向法門的任何執著;同樣 的,如果我們想修好任何法門,都 得放掉對於該法門的任何執著。 第 155 講:第三十一品 隨喜迴向品

復次大士。若菩薩摩訶薩於所修作諸福業事。正知離色離受想行識。……正知離佛無上正等菩提。於所修作諸福業事。如是正知能正隨喜迴向無上正等菩提。

復次大士書薩摩訶薩摩訶薩摩訶薩摩訶薩事。遠遠等事會國際事事自性。 修隨喜俱行諸福業事自性。 正等菩提自性。是菩薩摩訶。 是修行離性般若波羅寧多。 性隨喜迴向無上正等菩提。

P912Ⅲ欄倒數2行~P913Ⅲ欄倒數11行

善現菩薩説:如果菩薩對於所修作的一切福業事,能夠正確的知道離五 蘊乃至無上菩提。這樣正確的知道,才能夠繼而正確的隨喜迴向無上菩提。

如果菩薩正確的知道所修隨喜俱行 一切福業事乃至佛無上菩提,遠離所 修隨喜俱行一切福業事乃至佛無上菩 提的自性。這樣的修行離性般若,才 能夠繼而離性隨喜迴向無上菩提。

此段經文,主要是説明如果要修好 隨喜迴向,就要遠離一切的執取, 甚至對於本質的執取也要遠離;也就 是説,不但要遠離外相,還要遠離本 質,也就是性相皆離,取乎中道的意 思。

所以性相皆離,是最重要的正知

這句經文把正知與正修的關聯一 語道破。是的,唯有正確的知見能 夠引導正確的修行,如果連正知見 都尚未建立的話,其實是不可能有 正確的修行。所以禪宗才説:「吾 貴汝見地,不貴汝行履」,意思就 是凸顯正知見的重要,因為外在的 行履是千變萬化的,如果要透過一 個修行人外在的行履、行為去辨別 他的證量,有時是相當撲朔迷離 的;但是見地其實是騙不了人的, 所謂:「道一句,便知有沒有」, 一個人的智慧到底成熟通達到什麼 程度,其實仔細的聽他説話也就略 知一二,因為在話語的背後,唯有 真實的證量,才能有正知見的法語 流露,故正知見永遠是最重要的先 導,是每一個修行人必須先於修行 安立好的部份。

經文接著以正知一切善法遠離一 切善法自性,來説明遠離自性的真 理。也就是説明一切連本質的部份 也是需遠離的,亦即是連本質的部份,也不可有一絲執取的,也就是所謂的「空亦復空」。大般若經的結構是非常精密的,前段是遠離 "相",此段是遠離"性";所以本大段遠離性相的主旨就在此二段被鮮明的標指了出來。

所以仔細的看,此二段的內在行 文結構是一致的,例如皆以「正 知」為動詞,以遠離為受詞,只是 遠離的內容不同而已,前段是遠離 相,此段是遠離性;透過對仗嚴謹 的結構,清楚的説明了:性相皆需 遠離。

什麼是性?就是本質。什麼是 相?就是現象。

可以說,本質與現象是生命最需 要研究的問題;也可以說,佛法就 是同時提供了生命的本質與現象的 完整答案。

如何才能得到本質與現象的完整 答案呢?就是同時遠離本質與現 象,才能得到真正而完整的答案。 怎麼説呢?就是當我們一旦執取某 時,其實我們就永遠也得不到關於 某的真正答案;因為那份執取,將 幻化成各種幻相,障蔽在真相之 前。

所以如果我們真的想明白真相, 我們就必須化掉一切一切的執取, 我們才能有朝一日真相大白。否則 以人類對於心的作用力量的陌生而 言,實在難以察覺,原來障蔽自己 了解真相的,就是自己。 我們為什麼會被自己所障蔽呢?首先我們要了解心與心念的不同;以本質與現象而言,心就是本質,心念就是現象;也就是說心是如不動,心念是千變萬化;也可以說,心是空性,心才是主人翁,心念是主人翁所變化出來的一切。

 體系去危害自己以及眾生。

這樣的修行人會危害自己嗎? 當然!而且是肯定不疑的。因為 六祖壇經已經講得非常清楚: 「不識本心,學法無益」。無益 就是沒有好處,沒有好處是保守 估計,一不小心,就會誤導自己 的修行,而造成自己的損失與危 害。

這樣的修行人會危害眾生嗎? 當然!而且影響力越大,危害越 大。因為不識本心的人,會把世 間法與出世法、心與心念、方便 與隨便、證量與相似證攪和得一 塌糊塗;會給世人帶來錯誤的認 知與學習。

而歸根究底,就是性相不分, 出了根本的修行問題;如果這個 問題一日不解決,這個人就有可 能危害自己,就有可能危害眾 牛。

佛法是世、出世間圓融的大智慧,而其根本的智慧就是性相分明。也就是同時深刻的瞭解了本質與現象,而在同時瞭解的當下,也就是同時"遠離"的當下;即明白歸明白,但對這份明白既無驕矜、亦無執取。

佛法甚深、甚深、甚深,唯有 福慧俱全之人方能了然會心,正 法、像法時期已是少數,末法時 期更是鳳毛麟角。然而千百劫以 來不滅的菩提大願不是如此清 明的提醒著:「不忍聖教衰,不忍 眾生苦」,不論佛法奧義有多麼深難,因為實在太好,所以行惡,所以行惡,有難不要之,悲心度眾的後續不要之,悲心心來支撐,不可不懷,不可不懷,不可不慎,不可不慎!

南無本師釋迦牟尼佛! 願眾生智慧早開! 願佛法的真理昌明! 第 156 講:第三十一品 隨喜迴向品

復次大士。諸菩薩摩訶薩於已 涅槃一切如來應正等覺及諸弟子 功德善根。若欲發起隨喜迴向無 上正等菩提心者。應作如是隨喜 迴向。謂作是念。如諸如來應正 等覺及諸弟子皆已滅度功德善根 亦復如是。我所發起隨喜迴向無 上正等菩提之心。及所迴向無上 菩提。其性亦爾。如是隨喜迴向 無上正等菩提。無想顛倒。無心 顛倒。無見顛倒。若菩薩摩訶薩 以取相為方便。修行般若波羅 蜜多。於彼一切佛及弟子功德善 根。取相隨喜迴向無上正等菩 提。是為非善隨喜迴向。以過去 佛及弟子眾功德善根。非相無相 所取境界。是菩薩摩訶薩以取相 念發起隨喜迴向無上正等菩提。 是故非善隨喜迴向。由此因緣墮 想顛倒。墮心顛倒。墮見顛倒。 若菩薩摩訶薩不取相為方便。修 行般若波羅蜜多。於彼一切佛及 弟子功德善根。離相隨喜迴向無 上正等菩提。是名為善隨喜迴 向。由此因緣是菩薩摩訶薩隨喜 迴向。離想顛倒。離心顛倒。離 見顛倒。

P913Ⅲ欄倒數10行~P914Ⅰ欄10行

 迴向,也就是作這樣的念:如同一切佛及諸弟子都已滅度,功德善根也是如是;包括我所發起隨喜迴向無上正等菩提之心以及所迴向的無上菩提,其自性也是一樣的,如果能如是隨喜迴向無上菩提,是沒有三顛倒的狀態。

但是如果菩薩以取相為方便修行 般若,於一切佛及弟子的功德善 根,取相隨喜迴向無上菩提,則不 是善巧的隨喜迴向。因為過去佛及 弟子的功德善根,不是相或無相所 能執取的境界,所以當菩薩以取相 之念發起隨喜迴向無上菩提時,就 是所謂的不是善巧的隨喜迴向狀 於這樣的緣故,便墮入三顛倒的狀 態。

然而,如果菩薩以不取相為方便 修行般若,於一切佛及弟子的功德 善根,離相隨喜迴向無上菩提,就 是所謂的善巧隨喜迴向;由於這樣 緣故,是離開三顛倒的狀態。

此段經文,主要是説明取相與不 取相而修隨喜迴向的不同,取相是 非善且墮三顛倒;不取相是善且離 三顛倒。

什麼是取相?就是執著於外相, 也可以說執著於現象,忘失了本 質的重要。一個修行人如果想要成 就,一定不能取相修行,否則就會 落入有為法的修行;但我們應深切 的明白:有為法的修行是永遠都不 會成就的,為什麼呢?因為有為法 的規則就是有生必有滅,如果我們 用有為法來修行,那麼不論現在多麼的用功,有一天都可能不用功;也不論現在如何熱愛佛法,有一天可能完全背離佛法……因為這就是有生必有滅之有為法;故如果我們真的想永恒的珍愛佛法,永恒的精進……就必須遠離有為法。

一切的善法,其實都宜與永恒同在,則可保證我們必定成就。例如慈悲如果能夠與永恒相應,那麼此人必定成就,一個人永遠只有愛的人。 一沒有恨;這個人必定快速化解過去生一切的業力,必定與一切的祥和、幸福、美滿相應,因為愛的力量是等面間最大的力量。

例如有人執著於儀軌,那麼只要 有人不按他所第一次見或習到的 相關儀軌,他便會馬上興起「不如 法」的批判念頭。這時他的整個 思考模式,是標準的 "見樹不見 林", "只知其一,不知其二", "只看外相,不看本質",既遠離智慧,更遠離了慈悲。

為什麼這樣就遠離了慈悲?就 是一切都是緣起,既然此人已為 自己效勞,那麼只要未真正破戒 或行邪道,那麼此人即使法事的 外相有一些缺失,也要站在包容 的立場來看待,而不宜任意的批 判。

而且當我們批判的念頭一生起 時,其實傷害最大的還是自己,其實傷害最大的還是自,其實傷害最大的還是自,其實是 是不關己事,就算是外道, 是不關己事,就算是外道, 題的人物,我們確實要上 對別人也,以免自己或別人上說, 對別是多餘的。可以說, 可以說是, 對別是多餘的。可以說是,因 對別是不好的事物,了解是,因 對別是不必要的 對別是不必要的影響 批判會帶來嗔念,嗔念會影響 們正確的觀察與判斷,而對於任 何的人事物,過與不及都是有失 中道。

而中道的智慧,是佛法的大智慧,對於一切眾生,無論他好或壞,善良或不善良,其實佛陀都是一視同仁的;為什麼?因為"眾生皆有佛性",這是站在本質來愛眾生,而不是"取相"愛眾生。

什麼是〝取相〞愛眾生?就是善善良的就特別愛他,不善良的就特別愛他,不善良的就特別訓斥他;美麗的就特別訓斥他的就特別訓斥他的就特別尊重他,沒錢的、〝取有輕他·····只要一落入,其實我們就遠離了中道的大智慧以為自己嫉惡如仇、涇渭分明。

這裡馬上出現了一個思想的陷阱,智慧比較不足的人立立即問題,智慧比較不足的人立一個人工工程,那麼難道意思就是不看一個人外相作了什麼,都要真真的人類,與對一切的真相,對就是對與實力。對與好要發揚光大,錯與壞當就要遠離;一切是非黑白是非常清楚不過了。

只是佛法的大智慧,除了要相 上清楚外,更高一層次的要我們 超越一切的外相,到達其本質。 就是性相分明,也就是本質與現 象釐清得一清二楚;即現象要明 白是非曲直,但本質的部份則超越 了善或惡、是或非、黑或白……所 以六祖才對惠明喝問:「不思善, 不思惡,正與麼時,哪個是明上座 本來面目?」

好一個千古大智慧的喝然一問, 是的,當善惡的分別念頭盡拋,普 天之下,又有何十惡不赦、欲置其 死之人?當一切的外相皆已粉碎, 豈不正是本質盡露、真相大白之 時?

由此可知,一切的修行,不只是 隨喜迴向,都是不能取相。故經隨喜 迴向無上正等菩提,是故難強 迴向無上正因緣,墮想顛倒、 質則,由此因緣,墮想思就是 與倒、墮見顛倒」。意思就更倒 只要是取相,就非善,就顛倒 只要是詞一義,無分軒輊;無 是三詞一義,無分軒輊; 是要説明遠離執著,遠離對於有無 生滅法的執著。

那麼怎樣才是善修隨喜迴向呢? 如同經文所說:「若菩薩摩訶薩不 取相為方便,修行般若波羅蜜多, 於彼一切佛及弟子功德善根,離相 隨喜迴向無上正等菩提,是名為善 隨喜迴向。由此因緣,是菩薩摩 訶薩隨喜迴向,離想顛倒、離心顛 倒、離見顛倒」。

不取相即離相,離相即離三顛倒。也是三詞一義,無非都要説明唯有離開了對於外相的任何執著, 一個人才可能真正超越宇宙森羅萬象,睜開慧眼,親見諸法實相。 金剛經説:「若以色見我,以音聲求我,是人行邪道,不能見如來」。芸芸佛子,此句是真正解脱關鍵句,為什麼末法時期會有許多怪力亂神,卻仍讓大眾趨之若騖之現象?即因不明佛法之智慧主旨,若眾生皆腳踏實地、老實修行、靜心深習佛法智慧,則這些現象當可減免。

滔滔濁世悟者稀,但若要對得住 自己過去生許下的菩提大願,怎能 不如喪考妣般渴求佛法智慧,因為 沒有佛法智慧,自己都如盲人騎瞎 馬,危險至極,又怎能引領眾生? 此一巨大問題,實已不能再逃躲、 再延宕,值得每一個菩薩行者,甚 深思惟!甚深思惟! 第 157 講:第三十一品 隨喜迴向品

爾時彌勒菩薩摩訶薩問具壽善現言。大德云何。菩薩摩訶薩摩訶薩摩訶敬諾如來應正等覺及弟子眾功德善根。隨喜俱行福業事等。皆不取相而能隨喜迴向無上正等菩提。

具壽善現答言。大士。應知菩薩摩訶薩。所學般若波羅爾密 中。有如是等善巧方便。雖不取相。而所作成。非離般若波羅爾 多。有能發起隨喜俱行諸福業 事。迴向無上正等菩提。

彌勒菩薩摩訶薩言。大德善 現。勿作是說。所以者何。以甚 深般若波羅蜜多中。一切如來應 正等覺及弟子眾功德善根皆無所 有不可得故。所作隨喜諸福業 事亦無所有不可得故。發心迴向 無上菩提亦無所有不可得故。此 中菩薩摩訶薩修行般若波羅蜜多 時。應如是觀。過去諸佛及弟子 眾功德善根性皆已滅。所作隨喜 諸福業事。發心迴向無上菩提性 皆寂滅。我若於彼一切如來應正 等覺及弟子眾功德善根。取相分 別及於所作隨喜俱行諸福業事。 發心迴向無上菩提。取相分別。 以是取相分別。方便發起隨喜迴 向無上正等菩提。諸佛世尊皆所 不許。

何以故。於已滅度諸佛世尊及 弟子等。取相分別。隨喜迴向無 上正等菩提。是大有所得故。

P914 I 欄11行~ II 欄14行

爾勒菩薩問善現菩薩:為何説菩薩於諸佛及弟子的眾功德善根、隨喜俱行福業事等,都不取相,而能隨喜迴向無上菩提呢?

善現菩薩答:應知菩薩所學般若,有這樣的方便善巧,雖然不取相,而能作成事情,是因為沒有離開般若,所以能夠發起隨喜俱行諸福業事,迴向無上菩提。

彌勒菩薩説:別只這麼說,為什麼呢?因為甚深般若中,諸佛及弟子的眾多功德善根,都無所有不可得的緣故,所作隨喜諸福業事也是無所有不可得,發心迴向無上菩提亦然。

所以菩薩於此中修行般若時,應 如是觀:過去諸佛及弟子眾功德善 根,以自性而言,皆已寂滅;所作 隨喜諸福業事與發心迴向無上菩提 的自性也是一樣,皆已寂滅。而我 如果於這些卻取相分別,發起隨喜 迴向無上菩提,是諸佛皆所不稱許 的。為什麼呢?因為這樣的取相分 別,就是大有所得。

所以菩薩如果想正確的發起隨喜 迴向無上菩提,就不應於中起有 所得、取相分別隨喜迴向,如果相 反,佛不會稱説有大利益。

佛法是這世上最珍貴無比的,只有 是這麼珍貴的道理,必須實踐落實 意義,所以每一個修行人皆須落實 於老實修行,否則佛法陳義再高 於實也與我們沒什麼關聯,更別響 對我們的生命產生巨大的影響, 致變。如同經文提及:「菩薩於諸如來、應、正等覺及弟子皆不 薩於諸如來、應、正等覺及等皆不 取相,而能隨喜迴向無上正等菩 提。」

即是説明解行並重的修行,修行隨喜迴向是實修,"皆不取相"則是心法,也是解門;而唯有解門與行門都正確無誤的執行了,這才是

一個完整的修行。但解門無疑是 要優先於行門建立清晰的,也就 是正知見的安立永遠是最重要的 步驟;但是當正知見精準的安立 以後,就要精準的去實踐正知見 了。

意思就是説,只要學會了般若,就自然而然具備了實踐有不可實踐有所以呢,不可用的規定,自然完成有的事。也就是説,當本質的也就是説,當本質的也就是説,可以得到一個結論。 古非離般若波羅蜜多,有能發出「非離般若波羅蜜多,有能發起下

即一切的修行都不能離開般若,如果離開了般若,不要説隨喜迴向法門修不好,可以説一切的修行都無法修好。所以般若是永遠不能離開的重心,只要這個重心掌握好了,也就能夠隨意自在,任運而修了。

般若也就是無所得慧,所以經 文接著說:「甚深般若波羅蜜多 中,一切如來、應、正等覺及弟 子眾功德善根皆無所有不可得 故,所作隨喜諸福業事亦無所有 不可得故,發心迴向無上菩提亦 無所有不可得故。」

無所得慧即不可得,一切的功 德皆了不可得,一切的一切也都 了不可得,這是萬事萬物從未改 變過的本質。如果不能識取,則 我們必定陷入有所得的現象界, 也就是有無生滅,則煩惱必定緊 我們如影隨形,則輪迴必定緊緊 纏繞,而解脱的光明越加渺不可 及。

觀什麼呢?觀一切的本質為寂滅,也就是一切本空。不論作了多少事,不為素養是空性,也就是是空性,也就是是空性,也就是沒有這樣的智慧,是寂滅。如果沒有這樣的個緣,是不能作一個的本院,也不可能符合佛陀的若於完實的,所以經文才說:「若說是一切如來、應、正等覺及弟子

眾功德善根取相分別,及於所作隨 喜俱行諸福業事,發心迴向無上菩 提,取相分別,以是取相分別,方 便發起隨喜迴向無上正等菩提,諸 佛世尊皆所不許。」

好一句「諸佛世尊皆所不許」, 意思就是説如果取相分別的修行, 是不可能為佛所稱許的,也就是這 樣的修行是不如法的,是不會有成 就的,只會離解脱越來越遠,不論 表面上作了多少事,也不論表面上 作了多少功德。因為取相分別在一 開始就錯了,所謂「因地不正,果 遭迂曲」,開始有了偏差,也不會 有好的結果。也就是所謂的「差之 毫釐,失之千里」,即在開始部分 就已經不正確,那麼如果未修正, 發展到最後,一定會錯得非常離 譜,甚至難以校正,故君子慎始, 在一開始的心念就要與無所得相 應,即與空相應,才能確保修法的 正確,也才能確保功德的圓滿。

而如果落入取相分別的修行,即 是經文所説的:「於已滅度諸佛世 尊及弟子等,取相分別,隨喜迴。 無上正等菩提是大有所得故」。一 句"大有所得",已經與取相分別 劃上了等號,大有所得就是取相和分別 別。有所得已經很糟,大有所得 不更糟,表示執著強大類以斷除 症樣的修行人是永遠不會有成就 的,除非他遠離大有所得。

故經文才緊接著説:「是故菩薩 摩訶薩欲於諸佛及弟子眾功德善 根,正起隨喜迴向無上正等菩提, 而有所得、取相分別的修行隨喜 迴向或一切法門,是什麼樣的狀況 呢?經文馬上作了一個非常生動的 比喻:「如是隨喜迴向之心,身 分別雜毒藥故。譬如有食雖具上妙 分別雜毒藥故。譬如有食雖具上妙 色香美味,而雜毒藥,愚人淺識、快 會取噉之,雖初適意、歡喜、 樂,而後食消,備受眾苦,或便致 死若等失命。」

想要成就嗎?那麼就請別在美味中加毒藥了!否則不但自誤,還會 誤人;不但毒己,還會毒人。菩薩 是慈悲與智慧兼具的,無論以慈悲或智慧的眼光來看,都不能再把佛法的美味加入毒藥,這樣自己都不可能成就,更遑論幫助別人成就。

而如果繼續在美味中加毒藥,就是經文所説:「如是一類補特伽羅,不善受持、不善觀察、了語讀、不善觀察。可言,既不善,也不懂得到,既不懂得到,是一個完全不明的人;這樣的人,就是前面比喻中所說的"愚人"。

有愚笨的菩薩嗎?如果自己都不明白真理,要以什麼去教導眾生?佛法到底是什麼?是三藏十二部?還是莊嚴的佛像?如果僅僅這些外相就能代表佛法,又何勞佛陀苦行六年,説法四十九年?

第 158 講:第三十一品 隨喜迴向品

而告大乘種性者曰。來善男 子。汝於過去未來現在一切如來 應正等覺。從初發心至得無上正 等菩提。轉妙法輪度無量眾。入 無餘依般涅槃已。乃至法滅於 其中間。若修般若波羅蜜多。已 集當集現集善根。若修靜慮精進 安忍淨戒布施波羅蜜多。……若 修一切三摩地門已集當集現集善 根。若嚴淨佛土已集當集現集善 根。若成熟有情已集當集現集善 根。若諸如來應正等覺所有戒蘊 定蘊慧蘊解脫蘊解脫智見蘊。及 餘一切無數無量無邊功德。若佛 弟子一切有漏無漏善根。若諸如 來應正等覺已當現記諸天人等獨 覺菩提所有功德。若諸天龍藥叉 健達縛阿素洛揭路荼緊捺洛莫 呼洛伽人非人等已集當集現集善 根。若善男子善女人等。於諸功 德發起隨喜迴向善根。如是一切 合集稱量現前隨喜。與一切有情 同共迴向阿耨多羅三藐三菩提。 如是所說隨喜迴向。以有所得取 相分別。而為方便如食雜毒初益 後損。故此非善隨喜迴向。所以 者何以有所得取相分別。發起隨 喜迴向之心有因有緣。有作意。 有戲論不應般若波羅蜜多。彼雜 毒故則為謗佛。不隨佛教不隨法 說菩薩種性補特伽羅。不應隨彼 所說修學。

P914 II 欄15行~P915 I 欄5行

如果修行人於以上一切功德發起 隨喜迴向善根,如是一切合集稱量 現前隨喜,與一切眾生一起迴向無 上菩提。因為以有所得、取相分別 為方便,如同吃下摻毒的美味,先 享受後痛苦,所以這並非善巧的隨 喜迴向。

為什麼呢?因為是以有所得、取相分別,發起隨喜迴向之心,有條件性,有特別作意,有離開正道的戲論,不與般若相應,因為雜毒了妄想分別,所以如同謗佛,可以説是不追隨佛陀的教法;不跟隨佛法所說;故菩薩種性的眾生,不應該跟隨他所説來修學佛法。

此段主要説明,如果是有所得、 取相分別的隨喜迴向,就是謗佛。 怎麼説呢?因為佛所説的都是真理,所行的也是正道。如果我們所 説的不是真理,所行的也非正道; 那當然就不符合佛法,既不符合佛 法,已經很糟,卻自以為是佛法, 甚至誤導眾生信服是佛法,那麼傳 揚不正當的見解,就是毀謗佛法。

如同經文所進一步説明:「有 因、有緣、有作意、有戲論,不應 般若波羅蜜多。彼雜毒故,則為謗 佛」。什麼是"有因有緣"?即是 有原因、有條件,就是修隨喜迴向 時是有動機的,是執著於功德的理 由才作的,這樣的修行,當然就是 所謂的有所得、取相分別。

真正的修行,是沒有原因,沒有 理由,沒有條件,沒有動機,甚至 沒有目的。因為一切的條件性都是 有漏的,總有一個情況是不符合這 個條件的,萬一我們執著於這樣的 條件,那麼一旦不符,豈不就是失 望時刻來臨的時候?

故佛法的教導,都是慈悲的在保護我們不要受到任何的損失與傷害。失望是一種傷害嗎?是的,任何情緒的低落對於身心都是一種傷害,都是促使身心老化的成因,故修得好的人多半是愉悦的、進取的,因為這樣的狀態,就是身心最好的狀態。

什麼是 "作意" ?就是特意這麼想。當一個人特意注意什麼時,這目標就會在不知不覺中偏離了真相,就是會變大、變重要,如果執取越大,偏離的也就越大。例如一個人相當執著於事業的成就,如果越注意,這成就與否對他的快樂與否就影響越大;而這影響的力量卻

是不符真實人生的,因為在真實 人生中,事業也許占有影響的一 席之地;但絕非變成執著於事業 者般的全部。

故特別的注意,會造成真相的 偏離,因為這與專注是不會對於 真相的認知;反而越專注, 真相的認知;反而越專注, 資面的了解真相。佛法是教 們認知真相,故當然要遠離 門認知真相,故當然 對別 的作意入空性。甚至可 以 當有利於證入空性。甚至可 以 就 常常訓練自己專注於空性, 引 同 當 常 門 記 后 一 個 掌握修行重心的修行 人 了 。

而戲論正是不討論智慧的狀態,尤有甚者,表面看起來是討論智慧,事實是似是而非,甚至邪見。故一個修行人一定要遠離戲論,因為這是耗費寶貴光陰的方式,言不及義,對自己一點幫助都沒有,對別人也是一點幫助都沒有。因為"修行第一,開悟

為上",我們把時間運用在般若上,都已嫌時不我予,又怎忍心 把時間浪擲在無謂的戲論上?這 是每一個有志成就的修行人,宜 再三警惕之事。

歸納以上經文得到的結論是: 「彼雜毒故,則為謗佛」。由此 可見,佛法是以智慧為重心的, 如果偏離了這個重心,那麼即非 佛法,把非佛法當作佛法來説, 嚴格的追究起來,就是謗佛了。

 學到真理,才不致"謗佛"。

既謗佛,則接著如經文所説:「不隨佛教,不隨法説」。即表面上也許是佛子、也許在學佛法。事實上由於邪見障蔽的關係,在修行的這條路上,已經越行越遠,不再跟隨偉大佛陀的教導,也不再跟隨佛法種種珍貴的言説。

這樣的人,如失去明燈而繼續趕路的人;這樣的人,如自己盲而不自知;這樣的人,表面行佛道,事實行魔道。而真正的原因,都來自於"有所得、取相分別";故修行人應像遠離毒藥般遠離,尤其是大乘菩薩根器的修行人。

為什麼經文說:「菩薩種性補特伽羅,不應隨彼所說修學」?因為菩薩是自度度人,自利利他, "有所得、取相分別"是自誤誤人,自害害他,與菩薩道是背道而馳,相差十萬八千里。

故一個大乘菩薩,是一個智慧的人,擁有什麼樣的智慧呢?即空性的智慧,如此才能於五濁惡世行清淨菩薩道—— "菩薩清涼月,遊於畢竟空"。

第 159 講:第三十一品 隨喜迴向品

 P915 I 欄5行~P915 II 欄倒數2行

如果修行人於以上一切功德發起 隨喜迴向善根,那麼安住菩薩乘的 修行人該如何把這些功德善根,發 起隨喜迴向無上菩提呢?

善現菩薩説:安住菩薩乘的修行 人,修行般若,如果不想謗佛;而 發起隨喜迴向,應如是念:如同諸 佛以無上的佛智了達遍知一切功德 善根有如是類、體、相、法而可隨 喜;我也如是隨喜。又如同諸佛以 無上的佛智了達遍知應該如是一切 福業事迴向無上菩提,我也應該如 是迴向。

所以安住菩薩乘的修行人應該作 這樣的隨喜迴向,則不會謗佛, 則是追隨佛陀的教法,跟隨佛法所 說。這樣的菩薩如是的隨喜迴向 心,能夠永遠離開諸毒,最終到達 甘露無上菩提。

此段經文主要説明,如何修隨喜 迴向,才是不謗佛,如同經文應 説:「應作是念:如諸如來、應 正等覺,以無上佛智了達遍知 ,以無上佛智了建過體 功德善根有如是類、有如是體 , 如是相、有如是法而可隨喜, 。 又如諸如來,應 正等覺以無上佛智了達遍知 亦應如是諸福業事迴向無上正等菩提, 我今亦應如是迴向」。

經文中最重要的是「以無上佛智 了達遍知」,這一句是這段經文 的精華句,其實也是整個佛法的精 華,佛法最重要的是什麼?就是智 慧。而什麼才是最圓滿的智慧,即 佛智,為了描述佛智的無可比擬, 所以用了「無上」來形容。

「無上」二字真是當之無愧啊! 世界再也沒有比智慧還要尊貴的 了,有智慧就可以不造業,就可以 遠離痛苦,就可以利益自己;最重 要的,還可以利益無量無邊的眾 生,所以圓滿的智慧就是「無上佛 智」,既是圓滿的智慧,當然對一切的萬事萬物,就能夠「了達遍知」,這四個字也是用得巧妙貼切,明了通達、周遍知悉,當一個人擁有了圓滿的智慧,就是處於這樣無所不知的明覺狀態,就像最晶瑩剔透的鏡面,一切映照於其中,都清楚明白,無所遁形。

所以,用這樣的智慧來修隨喜 法門,當然就是如經文所說,能 夠了達遍知一切功德善根「有如 是類、有如是體、有如是相、有 如是法」,也就是明白功德善根 的類、體、相、法。

什麼是功德善根的類?

就是一切種類,例如諸佛説法 的功德善根,弟子成就的功德善 根,天人的功德善根等等不一而 足。

什麼是功德善根的體?

就是本質。也就是本體,亦即 一切萬物的本體與本質。即空, 即般若,即涅槃。

什麼是功德善根的相?

即外相。例如布施、持戒、忍辱等等一切善行善事。

什麼是功德善根的法?

即方法,也就是如何成就功德善善根的一切途徑,例如金剛經的名句:「以無我、人、眾生、壽者,修盡一切善法,即得阿耨多羅三藐三菩提」,即已充份説明如何成就功德善根——修盡一切

善法。

當了達遍知功德善根的類、 體、相、法之後,而以如是智慧 修隨喜法門,這是佛的修行境 界,但我們亦可效法行之。

眾生平等,這是佛教最偉大的 平民思想。所以一句「我今亦應 如是隨喜」,就充份的發揮了這 個偉大的思想,意思就是説,既 然佛做得到,那麼每一個人只要 透過效法與學習,一樣也可以做 得到。

所以,佛教是主張人人可以成佛的,透過什麼途徑可以達成這 平民思想呢?就是學習,所以我們常掛在口中的是"學佛"。

是的,多麼平常的 "學佛" 二字;但其中所蘊含的深刻思想以及實踐的期許,確實是學佛多年的佛子必須正視的一個問題。

學佛學了多久?像佛像了多少?每一個佛子都宜常常捫心自問。否則難以真正落實於 "學習"二字,多半是口中一直在學習,行為卻未必在學習,這是千千萬萬佛子的通病,宜反省、警惕、改進之。

所以不論隨喜或迴向,都是佛會怎麼做,我們就跟著怎麼做。 所以這樣的人,當然是不謗佛的 人,當然是如同經文所說:「隨 佛所教,隨法而說」。試想,能 夠跟著佛陀的腳印,亦步亦趨, 是多麼幸福的人,是多麼有希望

## 的人啊!

因為他只要一直這樣跟下去,總 有一天,他就會到達經文所說的美 妙境界:「永離眾毒,終至甘露無 上菩提」。

永離眾毒,就是永遠不再做在美味中掺毒藥還大快朵頤的笨事,也就是遠離妄想分別,進入圓滿悲智雙運的證量—— "甘露無上菩提"。

「甘露」二字用得多麼巧妙,也 多麼如實!當一個人到達悲智圓融 的境界,那種快樂,真的是如 "醍 醐灌頂",就如同最美妙的甘露從 頭灑下,那種無比的清涼,真的是 難描難繪啊!

所以,以比喻的角度來看,甘露 已經用得巧妙。事實上,也是如實 説明了修證者的美妙境界:當紅白 菩提雙運後,頂輪的甘露池會降下 大量的甘露,滋潤全身,全身會得 到極大的法喜,無量無邊;這就是 「甘露無上菩提」的境界,多麼令 人讚歎!多麼令人嚮往!

如何到達這樣的境界呢?無他, 就是"學習"!只要不斷的「隨佛 所教,隨法而説」,總有一天,就 能親證甘露無上菩提,永斷生死輪 迴!! 第 160 講:第三十一品 隨喜迴向品

如諸佛無上正等菩提不墮欲界色界無色界。既不墮三界則非過去未來現在。隨喜迴向亦應如是。

P915 II 欄倒數1行~P917 I 欄倒數8行

 五蘊乃至無上菩提不墮三界,既不 墮三界,則不是過去,也不是未 來,更不是現在,那麼隨喜迴向也 應該如是。

為什麼呢?如同諸法自性本空的緣故,不墮三界的空間,則不被過去、現在、未來的時間所束縛;那麼隨專迴向也是如此。其他也聲聞諸佛功德、聲聞謂諸佛功德、於都是聞為大人等、彼諸善根、於都是質性本空,而且不墮三界的空間然也就不被過去、現在、未來的時間所束縛。

此段經文探討了時間與空間的問題。關於時間的探討,經文説:「非過去、未來、現在」,又説:「非三世攝」。前句是直接破了對於時間的執著,非是否定句,也就是否定了時間的存有;什麼狀況下時間不再存有呢?

就是解脱的狀況,當一個人真正 完全解脱時,這個人真正的脱離了 時間的任何干擾,什麼是時間的干 擾?就是生、老、病、死,只要還 存在時間之內,一個人必定受著輪 迴生死,逐漸老去的時間法則,嚴 格的支配,沒有人能夠在時間的流 逝中而不隨著一起老朽。

所以時間是無情的,不會因為任何人而改變其運作法則,時間的消逝無蹤,是人類面對青春逝去時最大的無奈,所以秦始皇要尋找不老仙丹,所以西方人要追尋青春永駐

之泉。

但是古往今來,誰如願了呢?沒 有,從來沒有一人如願以償。甚至 為了煉仙丹,許多人死於丹毒;甚 至為了求長生不老之藥,許多人成 為無謂的藥物實驗品。

難道不能追尋嗎?不是的,只要 是理想,都是值得全力以赴,終其 一生的追尋;只是最重要的一件事 必須先考慮得一清二楚:方向正確 與否。

所以面對時間,我們要追尋的不 是與時間對抗,拼命想辦法延長人 間的生命;這個答案已經在千千萬 萬追尋長生不老者失敗後,再也無 庸置疑的答案。我們要追尋的是超 越時間,一旦超越時間,時間就不 能來束縛我們。

所以,我們要追尋的是法身的永恒,套一句人間易懂的比喻:是追尋法身的長生不老,青春永駐。有人可能馬上會有疑問:看不到的法身,真的存在嗎?有一個類比結構的問句可以給一個很好的思考方向:看不到的愛,真的存在嗎?

聽懂這句問句,最起碼可以解決 最粗的疑念,容易安下心來,繼 續去了解法身無形無相而存有之事 實。什麼是法身?就是空,就是般 若,就是萬事萬物的本質,就是宇 宙森羅萬象背後的答案。

證得法身,明白法身,安住法身,是每一個人類最重要、最重要的一件事。如果沒有證得、明白、

安住法身,我們不可能心安,我 們不可能快樂,所以絕對不是物 質界的一切不重要,而是如果連 本質都沒有搞清楚,我們怎麼能 夠於千變萬化的現象界中玩得不 亦樂乎?

真的不能再玩下去了,我們一定要明白為什麼有生?為什麼有 死?為什麼有生命?為什麼生存 如此的苦悶?……但如同面對時間的問題是一樣的,我們只有 越,才能真正解決問題;因為如 果問題都是再衍生出來的問題, 我們怎能不正本清源的找出為什 麼有這麼多問題的問題本身呢?

如何超越?千難萬難!但也再 簡單不過。我們只要修正方向, 就是不再向外尋求,開始全心全 意的向內尋求,向我們無形無相 的心尋求,向無形無相的慈悲尋 求,向無形無相的智慧尋求。

只要我們走對了方向,生命就 開始有了希望,就不再是一個無 意義的偶然,更不是一個惡意的 懲罰。讓我們一起走向八正道, 讓我們一起走向光明。

所以,從現在開始,我們要努力證得法身,那麼何止時間不再是束縛,空間也當然不再是束縛了,如同經文説:「不墮三界」,又説:「不墮欲界、色界、無色界」。

意思就是説一個人已經完全脱 離三界,也就是脱離了欲界、色 界、無色界的束縛。亦即脱離空間的限制。至於空間對我們究竟有多大的限制呢?我們如果在台灣,就不可能在美國,我們如果 要從台灣到美國,就要坐好久的 飛機才能到達,如果我們一時興 起想立即要到阿拉斯加,以目前 的科技而言,那幾乎也是一件不可能達成的事。

而且以浩瀚的宇宙而言,地球不過是滄海一粟,而我們的肉身 幾乎連一粒細沙還不到的渺小, 所以空間的束縛感與遼闊,同時 並存矛盾的壓迫著每一個人類的 痛苦的生存。

怎麼說呢?在超越兩地彼此的 距離而言,實在往往太遠了,所 以我們嫌空間太大;而在自己所 占有的空間而言,最起碼以肉身 占有的空間而言,又嫌微不足道 的太小了。

所以,到底是太大了呢?還是 太小了呢?連我們都矛盾的不知 如何是好;所有的原因都來自於 因為我們"墮三界"。

因為,只要我們還身處欲界、 色界、或無色界的三界之中;那 麼被空間所侷限,便是我們無可 改變的運命。那麼,怎樣才能 「不墮三界」呢?答案其實是與 時間的答案是完全相同、無分軒 輊的。

即是~只有超越空間,也就是只有證得、明白、安住法身,我

們才有辦法不墮三界,才有辦法完 全自由於空間之外。

所以,所謂的"解脱",其實是 用得相當巧妙與貼切。最起碼一個 解脱者,是已經完全解脱了時間與 空間的束縛,也就是說當所有人都 必須被迫遵循生老病死的輪迴遊戲 規則時,而解脱者卻完全不必被迫 遵守,他可以想參加遊戲就參加, 不想參加遊戲就不參加。

這樣的選擇權,不曉得是多麼令 人艷羨呢!因為生老病死真的是非 常巨大的痛苦,而更大的痛苦是想 停止這樣的痛苦都不能夠作得到。 所以,證得法身真的是這世界上最 過癮、最了不得、最偉大的一件 事。

這個正知見,要根樑蒂固的擺在一個修行人的內心深處;這樣修行人才能成為一個真正不個真正不明真不可思議的一個人才能成為一個人才能成為一個人才能成為一個人才能成為一個人才能成為一個人才能成為一個人的人才能成為一個人的人才能成為一個人的人才能成為一個人的人才能力,一個人的人才能是一個人的人,一個人的人,一個人的人,也可以不過過一個人的人,也可以不過過一個人的人,也可以不過一個人的人,也可以不過一個人的人,也可以不過一個人的人。

只有甚深、甚深明白這個道理的 人,能夠成就。能夠熬過最嚴寒澈 骨、萬物蕭條的冬天,親自目睹冰 消雪融、梅花遍野的燦爛春天。

"無上甚深微妙法,百千萬劫難

## 遭遇"。

末法時代,眾生殺業深重,正知 見如迷霧中的珍寶,必須要極努 力的修行人才能穿越迷霧,身入寶 山,取寶而回。但如果不努力的 話,真的是會在迷霧中迷路而不自 知,不可不慎!