空

慧

堂

慧

了悟空慧·永斷輪迴

Enlightenment Magazine Monthly

空慧知見

全套般若系經典

諦聽法音

唯識學探索

念空靜坐

慧觀練習

空慧口訣

觀空練習



April 2015 4月號 NO.020

月號

四

APRIL

### 封面·空之境——流雲空境·夢光弦



詩・美學設計/鄭秉忠

晴天流雲 弦光景 似月水中 同心 夢之境 花轉雲空 羽燃飛

花飛花 花非花 空中花 落水月 水中花 空中月 心識撥動夢中影 空中的花 水中的月 夢中的影 一切如空花夢影 夢中之夢 心識靈動

## 空



一切本空・萬法皆空

1

## 空慧月刊

#### 空慧雜誌

讀者心線:886-2-2731-0099 社址/台北市忠孝東路四段153號5樓 製版印刷/福慧文物印刷有限公司 5F, No. 153, Sec. 4, Chung Hsiao E. Rd, Taipei, Taiwan 中華郵政台北雜字第1686號執照登記為雜誌交寄

#### 2013年9月創刊

### 工作名錄

創辦人暨總編輯/郭 韻 玲 問/朱靜珍 郭伯達 長/鄭鴻祺 長/周玉卿 主 編/鄭 秉 忠 書/蔡承訓 秘 學 監 督/鄭博文 總務部經理/郭曉蓮 理/彭庭光 護持會會長/蔡定彦 護持會副會長/張寶桂 企劃部經理/黃連盛 和樂部經理/李銘泰 管理部經理/賴信仲 音部經理/黃連春 推廣部經理/陳麗敏 人 資 部 經 理/李初春 食部經理/李初升 務副經理/陳麗卿 廣 部/穆少萍 深 經 理/周育正 課程發展部經理/邱 炳 煌 音樂部經理/林淑靖 網路部經理/華美娟 部/賴明鑑 部/姚 曉 鈺 廣 部/李秋鴻 部/駱麗娟 推 部/彭聖芬 部經理/林慧蓉

# 本期結構大綱

了悟空慧·自由解脫·永斷輪迴!

一. 空慧知見《建立空的正知見》

二. 空慧實修 《實修才能實証》

三. 空慧經典《空慧知見典實修的依據》

四. 諦聽法音《空慧法音宣流》

五. 空慧口訣《念兹在兹能成就》

六. 唯識探索 《以空的態度了別萬有》







**4** 月

# 空慧讀者

| 週三 <u>Wed</u>                                                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1                                                                                                                 |
| 空慧靜坐班                                                                                                             |
| 晚上7:30~9:30                                                                                                       |
| 地址:台北市忠孝東路<br>四段153號5樓                                                                                            |
| 金色蓮花                                                                                                              |
| 免費參加                                                                                                              |
|                                                                                                                   |
| 8                                                                                                                 |
| 大般若經讀書會                                                                                                           |
| 晚上7:30~9:30                                                                                                       |
| 地址:台北市大安區                                                                                                         |
| 和平東路一段129號                                                                                                        |
| 師大進修推廣學院<br>一樓演講堂                                                                                                 |
| 免費參加                                                                                                              |
| 15                                                                                                                |
| 13                                                                                                                |
| 大般若經讀書會                                                                                                           |
| 晚上7:30~9:30                                                                                                       |
|                                                                                                                   |
| 地址:台北市大安區<br>和平東路一段129號                                                                                           |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院                                                                                            |
| 和平東路一段129號                                                                                                        |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院                                                                                            |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂                                                                                   |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加                                                                           |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22                                                                     |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐                                                             |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐<br>30分鐘~1小時~2小時                                             |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐<br>30分鐘~1小時~2小時                                             |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐<br>30分鐘~1小時~2小時                                             |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐<br>30分鐘~1小時~2小時                                             |
| 和平東路一段129號<br>師大進修推廣學院<br>一樓演講堂<br>免費參加<br>22<br>每日靜坐<br>30分鐘~1小時~2小時<br>29<br>空慧靜坐班<br>晚上7:30~9:30<br>地址:台北市忠孝東路 |
|                                                                                                                   |

# 行事曆[建議&參考]



| 14 4                                    | / L H 52 5 5 5                                 |                       |       |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------|-------|
| <br>週四 <i>Ihu</i>                       | 週五 <u>Fri</u>                                  | 週六 <u>Sat</u>         |       |
| <br>2                                   | 3                                              | 4                     |       |
| 每日靜坐                                    | 每日靜坐                                           | 空慧靜坐班 下午3:30~5:30     | (,,,  |
| 30分鐘~1小時~2小時                            | 30分鐘~1小時~2小時                                   | 大般若經讀書會 晚上7:30~9:30   |       |
| 00/J v= 1/J dd -22/J dd                 | 20/J #E:- 1/J H/J:-2/J H/J                     | 地址:新界屯門堅基工業大廈         |       |
|                                         |                                                | 新安街9號1樓B室             |       |
|                                         |                                                | 金色蓮花-香港               | 1     |
|                                         |                                                | 免費參加                  |       |
|                                         |                                                |                       |       |
| <br>9                                   | 10                                             | 11                    |       |
| 每日靜坐                                    | 日本<br>毎日静坐                                     | 毎日靜坐                  | · · · |
| 30分鐘~1小時~2小時                            | 30分鐘~1小時~2小時                                   | 30分鐘~1小時~2小時          | 74    |
| 30万                                     | ろしノノ 遅ー ハー・ログーとノー・ルヴ                           | 30万 連~ 17 (4寸~27) (4寸 |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
| <br>16                                  | 17                                             | 18                    |       |
| 每日靜坐                                    | 每日靜坐                                           | 空慧靜坐班 下午3:30~5:30     |       |
| 30分鐘~1小時~2小時                            | 30分鐘~1小時~2小時                                   | 大般若經讀書會 晚上7:30~9:30   |       |
| 00万元至 175 47 725 47                     | 30万 <u>吨</u> 7万 44 27 44                       | 地址:新界屯門堅基工業大廈         |       |
|                                         |                                                | 新安街9號1樓B室             |       |
|                                         |                                                | 金色蓮花-香港               |       |
|                                         |                                                | 免費參加                  |       |
|                                         |                                                |                       |       |
| <br>23                                  | 24                                             | 25                    |       |
| 每日靜坐                                    | 每日靜坐                                           | 每日靜坐                  |       |
| 30分鐘~1小時~2小時                            | 30分鐘~1小時~2小時                                   | 30分鐘~1小時~2小時          | •     |
| 000000000000000000000000000000000000000 | 007132 17, 17, 17, 17, 17, 17, 17, 17, 17, 17, |                       |       |
|                                         |                                                |                       | 1     |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       | 00,   |
| <br>3 <i>0</i>                          |                                                |                       |       |
| 每日靜坐                                    |                                                |                       |       |
| 30分鐘~1小時~2小時                            |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         |                                                |                       |       |
|                                         | DC . Lataria Las                               | 少主·                   |       |
|                                         | PS:初基可隨性,老參宜                                   | <b>有过!</b>            |       |
|                                         |                                                |                       |       |

5月9月5年

# 空慧讀者

|       | 2015年         |               |              | N HS II       |  |
|-------|---------------|---------------|--------------|---------------|--|
|       | 週日 <u>Sun</u> | 週— <u>Mon</u> | 週二 <u> </u>  | 週三 <u>Wed</u> |  |
| 4/    |               |               |              |               |  |
| ()3// |               |               |              |               |  |
|       |               |               |              |               |  |
| R     |               |               |              |               |  |
|       | 3             | 4             | 5            | 6             |  |
|       | 每日靜坐          | 每日靜坐          | 每日靜坐         | 每日靜坐          |  |
|       | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時  |  |
| 1     |               |               |              |               |  |
| ( AP  |               |               |              |               |  |
|       | 10            | 11            | 12           | 13            |  |
|       | 每日靜坐          | 每日靜坐          | 每日靜坐         | 每日靜坐          |  |
|       | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時  |  |
|       |               |               |              |               |  |
|       |               |               |              |               |  |
| 3///  | 17            | 18            | 19           | 20            |  |
|       | 每日靜坐          | 每日靜坐          | 每日靜坐         | 每日靜坐          |  |
|       | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時  |  |
| B     |               |               |              |               |  |
| NA    |               |               |              |               |  |
| 05    | 24            | 25            | 26           | 27            |  |
| 7)    | 每日靜坐          | 每日靜坐          | 每日靜坐         | 每日靜坐          |  |
|       | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時  | 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時  |  |
|       |               |               |              |               |  |
|       |               |               |              |               |  |
|       | 31            |               |              |               |  |
|       | 每日靜坐          |               |              |               |  |
|       | 30分鐘~1小時~2小時  |               |              |               |  |
|       |               |               |              |               |  |
|       |               |               |              |               |  |

# 行事曆〔建議&參考〕



| 11 1         | □ 【建議&参考】             | 9700          | 9  |
|--------------|-----------------------|---------------|----|
| 週 <u>四</u>   | 週五 <u>Fri</u>         | 週六 <b>Sat</b> |    |
|              | 1                     | 2             |    |
|              | 每日靜坐                  | 每日靜坐          |    |
|              | 30分鐘~1小時~2小時          | 30分鐘~1小時~2小時  |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
| 7            | 8                     | 9             |    |
| 每日靜坐         | 每日靜坐                  | 每日靜坐          |    |
| 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時          | 30分鐘~1小時~2小時  |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               | 7  |
| 14           | 15                    | 16            |    |
| 每日靜坐         | 每日靜坐                  | 每日靜坐          |    |
| 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時          | 30分鐘~1小時~2小時  |    |
|              |                       |               | YA |
|              |                       |               | 1  |
|              |                       |               |    |
| 21           | 22                    | 23            |    |
| 每日靜坐         | 每日靜坐                  | 每日靜坐          |    |
| 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時          | 30分鐘~1小時~2小時  |    |
|              |                       |               | 1  |
|              |                       |               | 5  |
|              |                       |               | ×  |
| 28           | 29                    | 30            |    |
| 每日靜坐         | 每日靜坐                  | 每日靜坐          |    |
| 30分鐘~1小時~2小時 | 30分鐘~1小時~2小時          | 30分鐘~1小時~2小時  |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               |    |
|              |                       |               | /  |
|              | DO ) # ~ + 11 U 4 > 1 | الم الم       |    |
|              | PS:初基可隨性,老參宜          | 育進!           |    |

9



# 空慧知見 Emptiness View 建立正知見 邁向解脫成就! 空慧知見系列之一 以般若為依歸 型慧知見系列之二 追求悲智 空慧知見系列之三 無所得的智慧 空慧知見系列之四 擁有般若的布施

### 空慧知見之一——

# 以般若為依歸



般若是每一個志求無上道者的必定依 歸,如同經典所說:「至心歸依、精勤 修學」,般若是絕世的珍寶,是得度的 大船,是解脱苦海的寶筏,是一切的依 歸,所以每一個修行人都宜深深的下定 決心,全心全意的歸依般若,因為只有 歸依般若,才真正的有依靠,才真正的 有保障;而且要精進勤快的修行學習, 因為無論是想得到大乘、聲聞乘或獨覺 乘的成就,都必須依靠般若,沒有般若 就沒有智慧,沒有智慧就沒有成就,沒 有成就就不可能圓滿所願、所志、所 求;故除非不想成就,只要是想得到成 就者,不論任何程度的成就,般若都是 無可逃躲的必修課程,所以有志成就的 修行人,就在此時,就在此刻,深深的 告訴自己,用全部的身口意去歸依般若 吧!沒有什麼好猶疑,沒有什麼可以阻 擋,當我們深刻清明的告訴自己必須如 是的時候,一切也就變得更明朗、更容 易了。

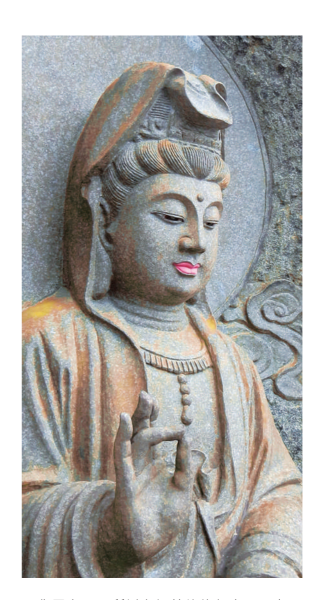
### 空慧知見之二—

# 追求悲智

唯有究竟善法才能真正解決生命的問題,而般若就是究竟善法,無上正等菩提就是究竟成就,可以澈底解決生命的痛苦以及一切的問題。

生命的苦痛真是罄竹難書,越看清生命 的本質,就越覺得這個世間的顛倒與無 意義,而最痛苦的就是不能終止這樣的 顛倒與無意義——如果沒有大精進的追 求悲智。所以每一個修行人都要非常嚴 肅的看清楚這個問題:怎樣才能成就? 這是一個切身的問題,這是一個迫切的 問題,因為生命一分一秒在消逝當中, 這個問題一分一秒不解決,就將一分一 秒繼續啃噬我們寶貴的生命,如果沒有 大精進的追求悲智,並且完成悲智,我 們沒有任何選擇的還要回這個三界受 生,接受一切苦痛的折磨,這是多麼令 人不寒而慄的事實——在這貪瞋癡慢疑 五毒的火裡繼續待著,這千真萬確是一 件令人不寒而慄的事。

三界如火宅,佛菩薩一再的告誡,但是 真的聽懂了嗎?真的根據這樣的正知見 去決定自己的一切身口意嗎?即身口意 皆不再造一切業,而是不斷的清淨,不 斷的與悲智相應?成就到底難不難?如 果不作,真的是千難萬難,但如果努力 去作,則可化難為易,故難易真的只在



作了與否,所以有智慧的修行人,一定 要把佛菩薩的每一句開示,深深的聽到 八識田中,才能真正的影響身口意,才 能真正的淨除八識田中一切惡因種子, 成為一個清淨的人,也就是解脱的人, 也就是成就的人。

### 空慧知見之三——

# 無所得的智慧

為什麼無所得是一種智慧呢?因為一切的事情都有其來龍去脈以及複雜的因緣條件,如果一個人頭腦不夠清楚的話,如果上不能夠看清事物的真相;而致之人因素就是得失的而致之人。在潛意識裡就成,在潛意調性,由於這個深沉的恐懼,就是得的強壓,如果是得的訊息,由於內在已之,但是失的訊息,由於內在已之,因為不由自主就會有外關人不由自主就會有外別當失的訊息傳來時,不是變得不聽、目不明,就是要延遲很久才

肯去面對真相,由此可知,沒有得失的 心理,才是一個清楚的頭腦,因此一個 人無所得時,也就無所失,得與失都能 夠如實的面對時,這個人才真正超越了 得失的分別,而能夠擁有真正的智慧: 洞察一切,清楚明白。

故無所得的智慧,是真正的智慧,是與空相應的智慧,也只有這樣的智慧,才能真正修盡一切善法,包括六度波羅蜜多在內的一切善法,故可見行善是一定要擁有智慧的,如果沒有智慧的去行善,善果也不一定能夠圓滿,故唯有無所得的智慧,才能讓善果圓滿。



### 空慧知見之四——

# 擁有般若的布施



布施是有功德的,無論法施、無畏施、 財施。財施是布施的基礎,一個人如 果沒有辦法對於物質捨到一個程度, 那麼事實上法的修行與進步一定會受到 阻礙,因為一個人不可能一隻手抓住執 著,而另一隻手得到了成就,故每一個 修行人都要練習布施,從最基本的財施 作起,則不但能得到功德,還能讓自己 修行得到進步。

至於無畏施與法施,也是修行人修證得 力以後需要作到的布施,而無論無畏施 或法施,事實上都以般若為重心,一切 的痛苦、恐懼、無明…都是來自沒有般 若,一個人擁有了般若,自然而然就會 無懼,自然而然就擁有了通達的智慧。 所以法布施中以般若為最重要,而且 一旦得到般若的眾生,自然而然都能遠 離痛苦,得到無邊的喜樂,而且這種喜 樂是不生不滅的,也可以説是無生無滅 的,亦即俱生法喜,這不是有為法的生 滅,而是超越了一切得失的純淨之樂, 是不假外求的喜樂,一旦獲得,即能離 苦得樂,也就是得到生命的大解脫與大 自在。而試想如果能讓無量無邊的眾生 都能夠得到這樣的喜樂,那當然是功德 無量無邊,令人讚歎了。





### 觀空練習——

# 空與自己融為一體



《實修》

所以

空的本質=空

空與自己融為一體

自己的本質=空

空的本質=自己的本質=空

《說明》

所以

所以

一切的本質都是空

一切的本質

是空

萬物一體的道理就從此而來

空的本質

也是空

自己與空

所以佛經才有

空與自己

"空亦復空"的説法

不待觀想

早已融為一體

而自己的本質

因為——

一樣是空

那是真理

空

永遠是修行的重點

因為

三藏十二部

可以歸納成一個字

——空

因為解脱生死輪迴的關鍵在於

——悟空

因此無論如何

要想盡辦法

——悟空!

# 放下問題



放下 放下面子的問題

放下 放下身段的問題

放下 放下不好意思的問題

放下 放下靦腆的問題

放下 放下問題的問題

放下 放下一切的問題

沒有問題可言 一切都是妄念的對話

所有的問題 都來自不明白自心 只要明白了自心 一切都不再是問題

維持這樣的狀態 越久越好

### 實修課程系列之三——

# 念空静坐

練習/大家一起來

#### 口訣

身放鬆 息調柔 心念空

#### 姿勢提示

雙盤、單盤、散盤、 坐在椅子上皆可、以雙盤佳。 背脊打直、 但是盡量放鬆→背鬆而直 有無座墊蒲團皆可,以舒適為原則。

#### 心法提示

直接觀空、念空、念佛號、念咒語、參 話頭······皆可,以直接契入空性為 佳,保持專注在心法上,越久越好。

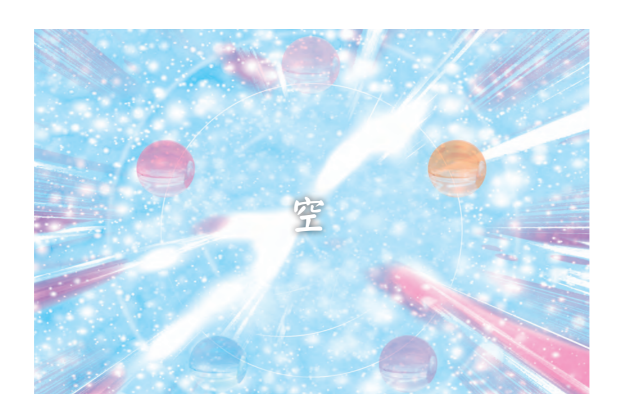
※其實,所有的靜坐方法,都必須以空 為地基,這樣才是真正的實修靜坐, 也才能真正的成就!

PS:由於課程主修內容是一致的,故文字內容並不會改變,而延伸學習則會不斷更新,特此説明。



### 相關延伸~

# 念 空



#### 心念空經句

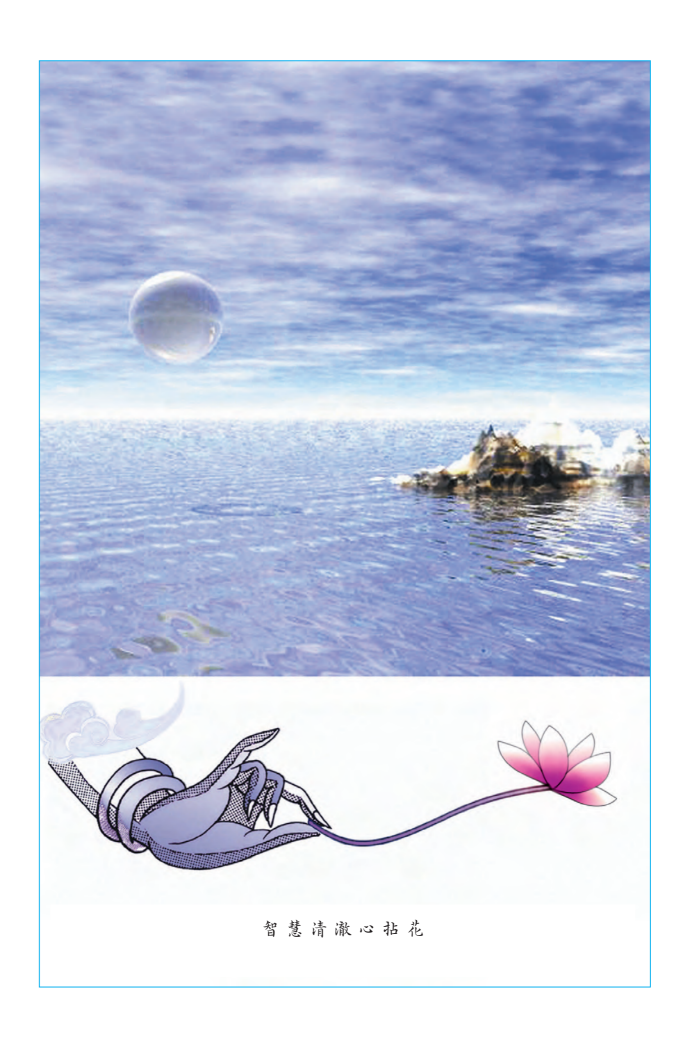
是定若離障礙諸難,能成大利,定難者,所謂麁喜。如經中說:我生麁喜著等如經中說:我生麁喜著等,所謂麁喜,以有貪著等。如經內方者。以有貪著等。問曰:從法生喜云何能令不生,行者念空則不生喜,云何當之之。以因緣故種種法之。以因緣故種種法之,謂光明等,是中何所喜耶?又行者應作是念:以因緣故種種法生,謂光明等,是中何所喜耶,又行者見所喜法尋皆敗壞,麁喜則滅,為是故不生

喜。又行者見滅相利故,不以光明等相為喜,又此行者修習寂滅欲盡煩惱,故不生喜以此等緣能滅麁喜。又有怖畏定難,行者見可怖緣故生怖畏,世間所有可怖畏處行者悉見,於此事中皆應諦觀無常敗壞不應隨也。所以者何?坐禪法中有此因緣見可畏事,不可以此而生怖畏,是事虛妄皆空,如幻能誑凡人非真實也,如是思惟則離怖畏。

——成實論







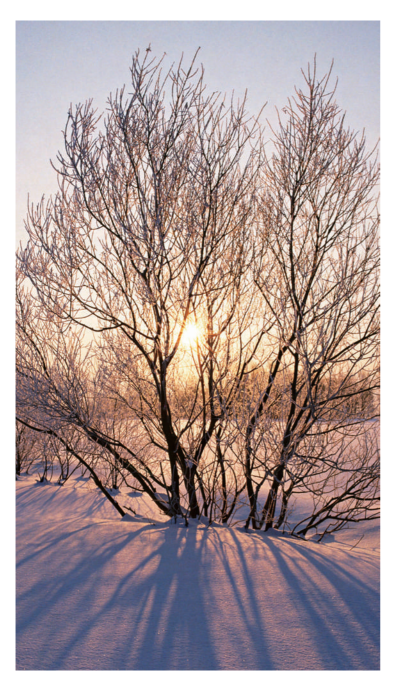
# 般若系經典之一——

## 玲瓏心清涼意~

## いい

# 經

講經/釋迦牟尼佛 譯/玄奘大師 優美散文解讀/郭韻玲 美編/李秀英



前言:智慧晶莹

心經

是以智慧著稱的經典

短短的經文

就把般若空慧闡釋得相當明晰

如果一個修行人想"深入經藏,智慧如海"的話

事實上

能夠把一部心經讀得通透

也就能夠掌握住佛法心要了

心經

到底在說什麼呢

以出世間智來看

心經就是說明了

如何究竟解脱的方法

以世間智來看

心經也說明了

該如何"身處紅塵心不染"的方法

故不論是入世、出世

心經都是我們心的皈依

現在

我們就一字一句來讀這部偉大的般若經典吧





### 般若系經典之二——

## 明明白白澈悟心~

# 金 剛 經

講經/釋迦牟尼佛 譯/鳩摩羅什法師 詮釋/文華智慧 美編/李秀英

前言:智慧清澈

金剛經

也是般若經典中重要的經典 此經充分說明了什麼是不執著:

"無我相、人相、眾生相、壽者相" 金剛經從首至尾從不同的角度來闡述這個主旨

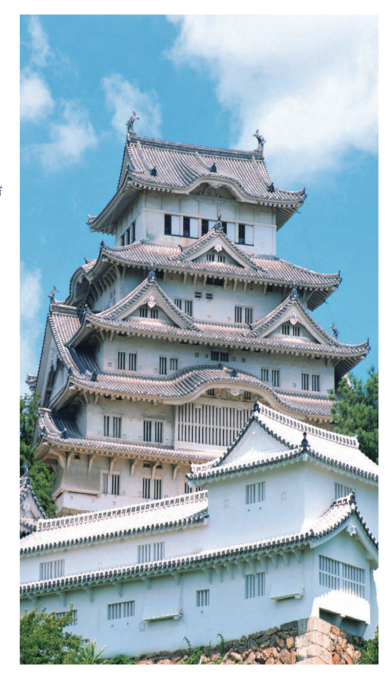
清明的

告訴我們—不執著的大智慧
如最澄澈的泉水
洗淨了生命中
種種煩惱的塵垢
還給了心

一個明淨的天空

本篇章採取擷取經文重點 的方式來解讀 現在 就讓我們流浪的心 依靠

這顛撲不破的真理吧!











世尊把般若門的心法及實修法門,全部在大般若經中宣說無遺,例如般若正念的真實境界,以及各種修行般若的實證方法,都鉅細靡遺的於經中宣說,是想深入經藏的佛子,最需要研讀的經典。

因為,「大悲為上首,方便為究竟」,如果沒有智慧,是不可能究竟度眾的,於此虛幻的世間, 人們早已習於以假為真的顛倒世界,如果要說明完 全背道而馳的真實法界,確實是十分困難的一件 事,而說明,更是需要有真實的證量,作為辯才無 礙的度眾基石。大般若經,正是一個有志以大智慧 及辯才度眾的菩薩道行者,於難行難忍的菩薩道 上,不論自度或度人,都是一部不可或缺的寶典。

而由於大般若經以現代的人眼光來看,實在太 長—總共600卷,每天讀通1卷,也要花上二年的 歲月。在講解此經時,更要有長期奮鬥的勇氣與毅 力,其實,不論講者或聽者,皆需具備這樣不畏路 遙的磅礴氣勢,方能克竟全功。

不過,我們實在應該想回來,如果能有幸講完 或聽完這樣智慧如海的經典,實在是過去生功德福 報的累積啊!

> 願釋迦牟尼佛賜予我們智慧的開展! 願十方三世諸佛菩薩賜予加持!



### 般若系經典之三——

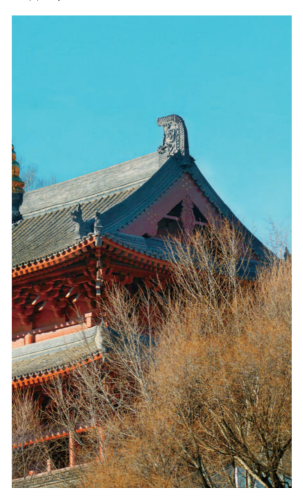
### 實況錄音紀錄版~

# 大般若經講記

第二十講:第十四品 大乘鎧品〈一〉(卷49~卷51)

講經/釋迦牟尼佛 譯經/玄奘大師 講解/郭韻玲 美編/蔡承訓 錄音之部整理/林雪雲

〔説明:本次刊出文章,為郭韻玲老師講解大般若經十餘年的錄音整理版本中的第二十講,本講講於1993年9月2日。〕





#### 大般若經講記 結構

#### 一、開場

- (一) 祈請加持
- (二)釋迦心咒
- (三) 開經偈

#### 二、講解經文

- (一) 佛陀經文
- (二)郭老師講義文字
- (三)郭老師口頭說明

### 三、感恩與迴向

- (一) 感恩
- (二) 唱頌釋迦聖號
- (三) 迴向



#### ■開場

#### 一、.祈請加持:

請大眾合十跟著一起唸: 祈請釋迦牟尼佛加持 三遍

#### 二、唱誦 釋迦心咒:

請大眾合十,一起唱誦釋迦心咒三 分鐘:

DeYaTa Om MoNi MoNi 得呀他 嗡 牟尼 牟尼 MaHa Moni SaGa MoNiYa 摩訶 牟尼 釋迦 牟尼呀 SuHa 蘇哈

#### 三、開經偈

請大眾合十,一起唸開經偈: 無上甚深微妙法 百千萬劫難遭遇 我今見聞得受持 願解如來真實義

#### ■大般若經講記

#### 第十四品「大乘鎧品」(一)

#### 【郭老師口頭詮釋】

本品主要是説明六度波羅蜜如六輛大車,能載修行者到達菩提大道。這要分三次才能説完,「大乘鎧品」與前一品「摩訶薩品」有很密切的關聯。





# 【佛陀經文】

P276Ⅲ欄倒數4行~P277 I 欄4行

## 【郭老師講義文字】

善現菩薩向佛陀請教:什麼是菩薩摩 訶薩擐大乘鎧?佛陀開示:環六度

## 【郭老師口頭詮釋】

大般若經是一部殊勝智慧如海的經典,浩浩六百卷非常的浩瀚,它的結



那麼什麼是鎧呢?就是鎧甲的意思。 我們在六道輪迴非常的辛苦,如果沒 有佛法的教導,我們會繼續的流浪, 被無明所障蔽;佛法是可貴的,除了 戒定慧三總綱以外,六度是非常重要 的;所以佛陀不厭其煩的用各種角度 來開示,來告訴我們六度的重要,對 大乘菩薩道來說,它確實也是非常的 重要。那麼以佛法來講,它是實修的 法門,我們不能只明白道理,可是卻 不去行,這在佛家來講是不夠完備 的。

重點作很清楚的説明,這一段已經告 訴我們這一品的重點是六度,就是大 乘鎧。

## 【佛陀經文】

復次善現。若菩薩摩訶薩擐如是等諸 功德鎧。放大光明遍照三千大千世 界。亦令此界六三變動。其中地獄 火等苦具。及彼有情身心痛惱皆得 除滅。菩薩知其既離眾苦。便為稱讚 三寶功德。彼得聞已身心安樂。從自 趣沒生天人中。即得奉觀諸佛菩薩。 親承供養稟正法音。其中傍生互相殘 害。鞭撻驅逼無量種苦皆得除滅。菩 薩知其既離眾苦。亦為稱讚三寶功 德。彼得聞已身心安樂。從自趣沒生 天人中。即得奉覲諸佛菩薩。親承供 養稟正法音。其中鬼界恐怖飢渴身心 焦惱。無量種苦皆得除滅。菩薩知其 既離眾苦。亦為稱讚三寶功德。彼得 聞已身心安樂。從自趣沒生天人中。 即得奉覲諸佛菩薩。親承供養稟正法 音。善現。如是名為菩薩摩訶薩擐大 乘鎧。若菩薩摩訶薩擐如是等諸功德 鎧。放大光明遍照十方各如殑伽沙等 諸佛世界。亦令彼界六三變動。其中 地獄傍生鬼界所有眾苦皆得除滅。菩 薩知其既離眾苦。亦為稱讚三寶功 德。彼得聞已身心安樂。從自趣沒生 天人中。即得奉覲諸佛菩薩。親承供 養稟正法音。善現。如是名為菩薩摩 訶薩擐大乘鎧。善現。如巧幻師或彼



P277 I 欄19行~ II 欄倒數8行

#### 【郭老師講義文字】

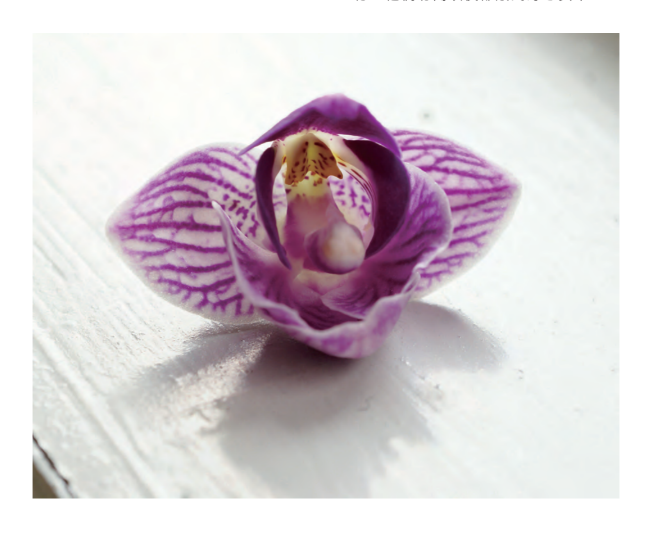
佛陀接着開示:如果一個菩薩摩訶薩 能夠擐六度等種種功德鎧,放大光明 遍照三千大千世界,而且令此界產生 六種震動,使得下三途減免痛苦,例 如:

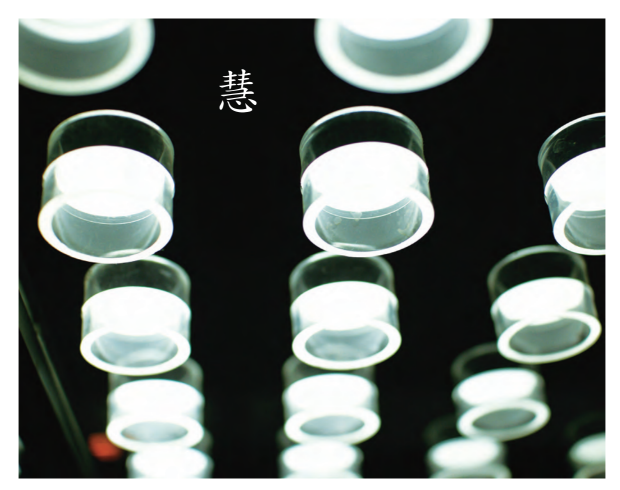
地獄:解除地獄火等苦具及身心痛 惱。

傍生(即畜生):解除互相殘害、鞭撻 驅逼無量種苦。

鬼界:解除恐怖、飢渴、身心焦惱無 量種苦。

然後當這些下三途受苦受難的眾生離 開眾苦之後,便為他們稱讚三寶的功 德,他們聽聞以後都感到身心安樂,





就離開原有的苦報身,而受生於天界 或人道,便能夠奉信諸佛菩薩,親自 供養,並且親聆正法音,那麼這就是 菩薩摩訶薩擐大乘鎧。

## 【郭老師口頭詮釋】

這段開始談到菩薩摩訶薩放大光明的 時候,是不可思議的境界,能夠照遍 三千大千世界,而且產生六種震動,六 種震動的產生就是神通力變現產生的瑞 相,不只是如此,他還會讓下三途減免 痛苦,所謂的下三途是地獄、餓鬼、畜 生。

為什麼説人身難得?如果我們仔細觀察

下三途的痛苦,就會知道人身確實很幸福的。我們都看得到畜生,也許餓鬼或地獄眾生比較不容易去觀察到;但是畜生的痛苦,只要我們仔細去觀察,就知道是非常的痛苦,像獅子會吃羊等等;我們看到很多所謂生態的互相殘害都是非常殘忍的,所謂鞭撻驅逼無量種苦,一旦淪落為畜生是非常可憐的,像豬、牛、羊等。

其實這個世界對於畜生而言,像一個活 地獄一樣,因為牠們根本就沒有什麼權 利可以說任何的意見;人類把它當作食 物,牠根本就沒有任何權利可以抗議, 鞭撻或者驅逼根本就是家常便飯,畜生 所處的境界確實是非常可憐;餓鬼這裡 提到就是會有恐怖、飢渴、身心焦惱的



種種苦,一旦淪落為餓鬼也是非常的辛 苦。

餓鬼的特徵就是不能吃東西,非常的可 憐,為什麼八關齋戒功德很大?因為餓 鬼看得到人類在吃東西,可是他沒有辦 法吃,所以很痛苦。因為他咽喉很小, 腹大如鼓,任何東西—到他咽喉裡、肚 子裡,就變成燙火,所以根本沒有辦法 吃,沒有辦法得到飽足感,這是非常可 憐的狀態。那麼為什麼會這樣呢?事實 上一切都是業力的感召,包括我們在人 道,雖然很幸福,但是仔細觀察,總是 善惡因緣都有,一切的外境都是心念的 投射,都是業境。我們常講中陰幻境, 當一個人死亡中陰現前的時候,它的中 陰幻境特別的不受拘束、特別的明顯; 如果他是造黑業的人,他會看到的是黑 山黑水,甚至有惡虎要吃他,惡鬼要追 他等等。事實上在我們看起來那都是幻 相,可是對他而言都是千真萬確、很恐 怖的;所以一切的外境,事實上都是自 己造業的感召;為什麼要學佛?為什麼 要善良?就是如此。在我們仍然擁有人 身寶的時候,我們要拼命為善,一旦遇 到任何境界的時候,我們自然而然會感 召很好的境界,更不會落入下三途,落 入下三途是非常悲慘的;如果你是種了 很多白業,種了很多的功德福報;而感 召到了天界,那又是另外一番景況,一 切都是如此的美麗莊嚴,一切都是所願 即成,非常圓滿,都沒有痛苦只有快 樂。

不過為什麼要學佛?為什麼要出三界?因為就算是如此快樂的天人境界也是短



暫的,等到福報享完了,一樣要退下來;所以我們要知道輪迴的痛苦,也要知道下三途的痛苦,才會真正對佛法起了於喜心,真正對佛法起了信心及精進,這是非常重要的。

再談到地獄的話就更痛苦了,地獄眾生有地獄火在燃燒,燃燒得非常痛苦,除了地獄火,大家看地藏經都知道各種地獄和果落入地獄內可怕,如果落入地獄,還有的如果落入地獄,還有的一種狀態。事實上這也都是個人我們只要回想一下,如果我們只要回想一下,如果我們只要回想一下,如果我們只要回想一下,如果我們只要回想一下,如果我們說。因為當人也被嗔恨,因為當人順恨到極本就沒傳快,他被嗔恨、惱恨所苦,根本好的有辦法控制自己。所以我們要好來,每一個人都可能會遇到惡緣現前的時候,但是

我們不要放棄任何成長的機會,佛法是 可貴的,成長是困難的;但是我們一定 要面對一切的實相,好好的去修,那麼 才會化解一切的困難。

菩薩摩訶薩放大光明以後,他會照亮下 三途受苦受難的眾生,讓他們離開眾 苦,這個功德當然是非常的廣大,所以 佛陀就說這樣的功德就是菩薩摩訶薩擐 大乘鎧,這就是在行大乘菩薩道。

## 【郭老師講義文字】

另外,不但令此界如是,還令不可勝數的諸佛世界的下三途眾生亦得到同樣的救度,那麼,這當然也是菩薩摩訶薩擐大乘鎧。

佛陀講完如此不可思議的境界後,為了破除聽者的執著,馬上作了一譬



喻:即以上的過程,如果都由魔術師 變化出來,那麼請問這樣的幻事到底 是實際上存在與否呢?善現當然回答 説不實在。於是佛陀才緊接着説出此 譬喻的真正立意所在:雖有所為而無 一實,諸法性空皆如幻故。佛陀果然 是偉大的教育家,先用最具聲光效果 的方式來陳述菩薩摩訶薩放光動地救 拔下三途眾生的動人過程,接着馬上 以一個生動的比喻告訴聽經者,再怎 麼動人也是一場魔術,不必太執着, 最後再精闢的説出"諸法性空"的真 實義。可謂高潮迭起,峯迴路轉,實 是最生動的教學法,令聽者很容易就 明白了"一切有為法,如夢幻泡影" 的實相,實在是令人讚歎。

經文提及「六三震動」,今製表説明 之。六三震動:三種六動,即感應神 通力而起的大地震動之奇瑞。

(一)動六時:出自「長阿含經」

| , -,- |           |
|-------|-----------|
| 序     | 動六時       |
| _     | 佛入胎時      |
|       | 出胎時       |
| Ξ     | 成道時       |
| 四     | 轉法轉時      |
| 五     | 天磨勸請將捨性命時 |
| 六     | 入涅槃時      |

(二)動六方:出自「大般若經」

| 序 | 動六方  |
|---|------|
| _ | 東湧西沒 |
|   | 西湧東沒 |
| 三 | 南湧北沒 |
| 四 | 北湧南沒 |
| 五 | 邊湧中沒 |
| 六 | 中湧邊沒 |

(三)動六相:出自「大般若經」

| \—/ | , <del>20</del> / (10 F    | чы   | / \ /3X /L1 /\ | _ |
|-----|----------------------------|------|----------------|---|
| 序   | 六重                         | 力十八相 |                |   |
| _   | 動<br>(搖颺不安<br>為動)          | 小相   | 動              |   |
|     |                            | 中相   | 極動             |   |
|     |                            | 大相   | 等極動            |   |
| =   | 湧<br>(嶙隴凹凸<br>為湧)          | 小相   | 湧              |   |
|     |                            | 中相   | 極湧             |   |
|     |                            | 大相   | 等極湧            |   |
| Ξ   | 震<br>(隱隱有聲<br>為震)          | 小相   | 震              |   |
|     |                            | 中相   | 極震             |   |
|     |                            | 大相   | 等極震            |   |
| Д   | 撃<br>(撃如打搏)                | 小相   | 擊              |   |
|     |                            | 中相   | 極擊             |   |
|     |                            | 大相   | 等極擊            |   |
| 五   | 吼<br>( <b>祥</b> 磕發響<br>為吼) | 小相   | 吼              |   |
|     |                            | 中相   | 極吼             |   |
|     |                            | 大相   | 等極吼            |   |
| 六   | 爆<br>(爆若火聲)                | 小相   | 爆              |   |
|     |                            | 中相   | 極爆             |   |
|     |                            | 大相   | 等極爆            |   |

取 "形"

取 **、** 、、聲"

## 【郭老師口頭詮釋】

這裡説明什麼是六三震動,如果大家 有印象的話,應該記得大般若經第 一品「緣起品」,就有提到佛陀因為 要講這殊勝經典的時候,現了種種的 神瑞之相,就有大地震動這個描述, 有提到所謂的動六方,六動十八相等 等,這是佛陀不可思議的神通力的展 現,一切的不可思議,其實還是來自 於悲智雙運,所以我們要好好的學習 慈悲與智慧。

在 這一段 佛陀告訴我們, 菩薩摩訶薩 放光動地,救度下三途眾生等等以 後,接著馬上峯迴路轉,告訴我們一 個故事, 説某個魔術師, 如果在大街 上作了小魔術,魔術的內容就如同前 面所陳述的過程一模一樣,請問這樣 的過程有沒有實義呢?到底存不存在 呢?當然是不存在。佛陀為什麼要説 這個故事呢?為什麼要做這個比喻? 事實上就是要破一切的執著。當然我 們一定要馬上明白,這一場魔術和前 面菩薩放光動地、救度眾生當然是不 同的。就如同很有名的大衛魔術,他 作一場魔術一段時間就做完了,再久 一點一天也做完了;可是一個菩薩道 如果他真的要救度的話,是一輩子的 事情,當然絕對是不同的。但是為什 麼要這麼比喻呢?就是要我們放掉一 切的執著,就算有如此的神通,就算 有如此廣大的功德,你也要把它視為 魔術一場,空花水月鏡影,為什麼? 因為空性的檢核是非常的嚴格,只 要還有一絲的執著,那麼就離開了空 件。

而唯有空可以涵藏無量無邊的功德, 只要我們離開了空性,那麼就沒有 辦法涵藏無量無邊的功德。但是事實 上的條件是,如果你要成佛的話,就



必須累積無量無邊的功德,這是一個 無可逃躲的過程,你必須如是,必須 證空,必須安住於空;所以我們要明 白佛陀為什麼要做那樣的比喻?就 是一切都是為了眾生好,為了讓我 們不要有執著,那麼我們才真正能夠 擁有功德福報;不然功德福報會因為 我們一絲的執著而離開了空性,不管 是對功德的執著,對神通的執著,或 者對任何的執著,只要有執著那麼就 不是空性,這樣就沒有辦法真正的安 住於空,或者繼續的行正確的菩薩 道,當然就會離道日遠,沒有辦法再 繼續累積寶貴的功德福報,因為福報 很重要,如果沒有福報是很難修行成 就的;所謂的福慧雙修,福還擺在前 面,這麼生動的教學法就是要讓我們 明白如同金剛經所説,一切有為法, 如夢幻泡影。

## 【佛陀經文】

復施界王情衣花銀生是應次善期。為其須。響種以出國與香燈。一六為其須。轉種以出國與香燈。一六次與解,與香燈。一六次與與香燈。一六次與大為其須。藥種與密婦人切波。為其須。藥種與密傳統與大為其須。藥種與密得於一種與香金資作相與香金資作相與香金資作相與





多相是現道根施幻世住琉情蜜所諸無應名。在支與事尊布璃類多為於離環弟種被作情汝善。為於離環弟種隨意現菩或自與法實部。於離環弟種隨意現菩或自與法實知的有於。現多身。。。於窮須。。河德也王宣如故於難,強於窮須。。河界。六。善難多如善衢露幻是也安吠有羅有。

P277 II 欄倒數7行~Ⅲ欄12行

## 【郭老師講義文字】



的,所以這樣大布施以及度化的過程,也是雖有所為而無一實,為什麼 呢?因為諸法性空皆如幻故。

## 【郭老師口頭詮釋】



在這一段講的都是布施,菩薩摩訶薩 因為功德福報的感召,因為證量的關 係,他會化作轉輪聖王,有很多的財 寶,也有很多的眷屬環環相繞著他; 因為他這麼有福報,他要給眾生什麼 就給眾生什麼,衣服、飲食、燈、香 等等他都可以給,是非常慷慨的,這 是福報的展現;但是我們要知道這樣 大的布施也是不簡單的,因為有些大 富翁雖然非常有錢,可是要他布施是 很困難的一件事情; 所以一切的功德 福報,不要據為己有,如果說自己很 有錢,能夠做布施,供養三寶、護持 道場等等,這都是善巧的布施,這樣 會為自己帶來很多的福報,因為世間 財終究是比不上法身財。

事實上積福報也不一定要有錢,大家 讀過的普門品裡有一句話很重要, 「慈眼視眾生,福聚海無量。」我們 常在説隨緣隨時隨地去積福報,而不 是説一定要變成大富翁,我才能真正 去救度眾生,才能真正積福報,才能 利益眾生,不一定是這樣的。懂得善 巧的人就是以當下的因緣去做最好的 布施,如果你是很通達佛法知見的, 那麼不妨常作法布施;如果你是很有 錢的,那麼不妨常常供養三寶、護持 道場;如果你是很慈悲的,那麼不妨 常常去關懷別人。事實上關懷別人真 的不要花一毛錢,最划得來,聰明的 人就知道多愛別人就是累積最大的福 報。所以普門品講得好:「慈眼視眾 生,福聚海無量」如果我們慈悲每 一個眾生,這就是最好的佛教徒,就 是最優秀的佛子,也是在種最大的福

事實上最重要的道理就是因果律,布



施的福報也是植根於因果律;因為如果我們對別人好,同樣地我們會得到別人對我們好,真的是如此。因緣果報、因果循環絲毫不爽,絕對是如此的,所以為什麼因果必報,對一個佛教徒來講是很重要的道理;因為不管你在修什麼,你都可以看到因果,所以布施是一切福報的開始。

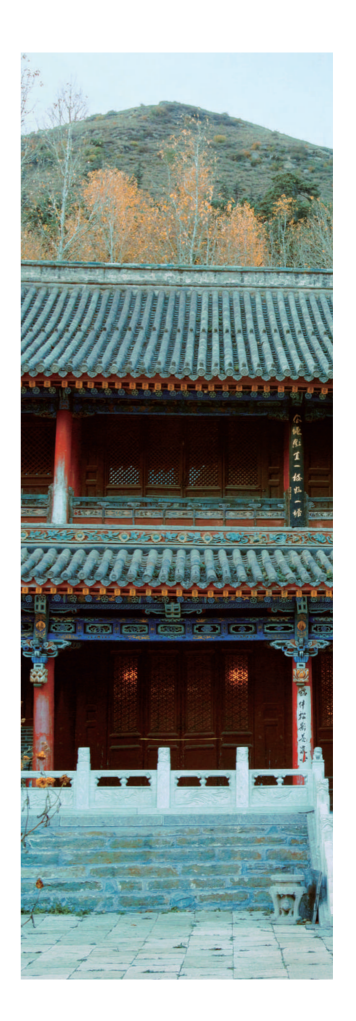
布施列為六度之首,可見布施的重要,我們真的要善巧隨緣盡份的去種布施的福報,那麼對我們自己絕對有好處的。在這麼漫長修行的成佛之路上,絕對需要有福報,我們就好好的去種福報,好好的去布施;請記得最好的布施就是愛,就是愛人,最容易也最難。

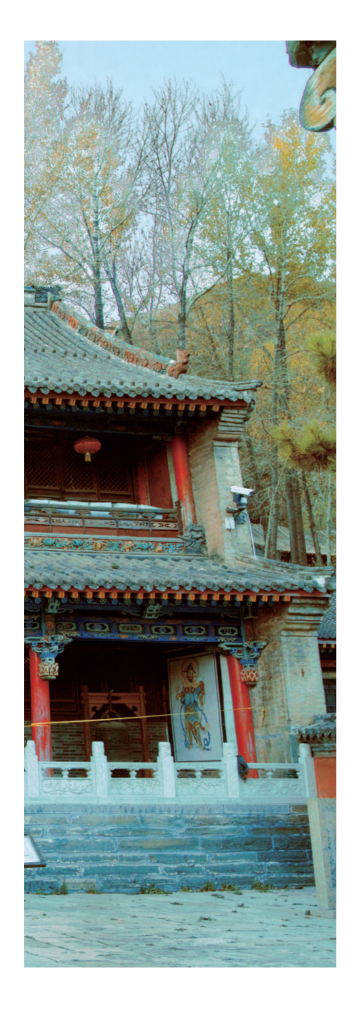
我們今天按照往例一起來作觀想,請 計時五分鐘,我們先閉上眼睛,先暫 時離開一切的外緣,來調我們的身、 息、心。身體放鬆,非常的放鬆,很 鬆、很鬆,好像沒有重量一樣;呼吸 調柔,呼吸放得很柔、很柔,好像沒 有呼吸存在一樣;心無念,當你的心 安住在無念的狀態。那麼在這樣的狀 態下,作一個觀想,就是觀想你的全 身如水,這水的狀態就是最清澈、最 純潔、最透明的水;全身如水,清 澈、純潔、透明。

生命的現象,當一個人開展到完整的 時候,法界就是這樣展現很不可思 議。另外,我們一定要明白,這些都 是經驗的分享,最重要是它的利益管 哪兒呢?就是讓大家明白很多人相當 可 可 可 時候,他會變得相等, 会 是 這只是修行的一個指標、象徵 不代表他一定每一樣都修得很好 不代表他一定每一樣都修得很好 是 表示他這方面開展的比較快一點, 如此而已,

事實上智慧與慈悲的開展最重要,有沒有神通倒不是最重要的一件事,所以這個正知見一定要不斷地重複,也部分也只是增加一點課程的趣味,也希望大家明白一切生命的現象,一切法界的現象確實是不可思議,我們不要被我們的肉身束縛住了,真正的佛法就是要我們解脱一切的束縛,解脱一切一切的束縛。

## 【佛陀經文】





支。或復安立無量百千俱胝那庾 多有情於空解脫門若無相無願解 脫門。或復安立無量百千俱胝那 庾多有情於布施波羅蜜多若淨戒 安忍精進靜慮般若波羅蜜多。或 復安立無量百千俱胝那庾多有情 於五眼若六神通。或復安立無量 百千俱胝那庾多有情於佛十力若 四無所畏四無礙解大慈大悲大喜 大捨十八佛不共法一切智道相智 一切相智。令安住已乃至證得阿 耨多羅三藐三菩提。於如是法常 不捨離。善現。如是名為菩薩摩 訶薩擐大乘鎧。善現。如巧幻師 或彼弟子。於四衢道在大眾前。 幻作無量有情。令住十善業道。 或復令住四靜慮乃至一切相智。 善現。於汝意云何。如是幻事為 有實不。善現答言。不也世尊。 佛告善現。菩薩摩訶薩為有情 故。生轉輪王家紹轉輪王位。安 立無量百千俱胝那庾多有情於十 善業道。或復安立。無量百千俱 胝那庾多有情於四靜慮乃至一切 相智。亦復如是。雖有所為而無 一實。何以故。善現。諸法性空 皆如幻故。

P277Ⅲ欄13行~P278Ⅰ欄10行

#### 【郭老師講義文字】

佛陀開示,如果菩薩摩訶薩自住持戒 波羅蜜多,為了利樂諸有情誕生在



轉輪聖王的家中,繼承了轉輪聖王的 王位,安立無量無邊的有情於十善業 道,更安立無量無邊的有情於四部 慮、四無量、四無色定、四念住…… 等法門。並讓他證得阿耨多羅三藐 三菩提,於如是法常不捨離,這就是 菩薩摩訶薩擐大乘鎧。但是也如同魔 術師作了一場魔術,是虛幻不實的, 所以這樣的廣大安立以及度化眾生的 過程也是雖有所為而無一實,為什麼 呢?因為諸法性皆如幻故。

 不錯,總比0分好上太多,因為持戒 的真義在於陶冶,並非束縛,故請多 多遵守戒律,就如同養成一個好習 慣,將終生受用無窮。

#### 【郭老師口頭詮釋】

前一段講完了布施波羅蜜,就是菩薩 摩訶薩擐大乘鎧以後,接著開始講持 戒,六度的第二度,如同前面所談的 一樣的發展,就是如何持戒,又如何 像一場魔術一樣的幻事,最後為什麼 是如此虛幻呢?就是因為雖有所為, 而無一實,是因為諸法性空皆如幻 故。

我們都曉得戒、定、慧,而戒是修行的基礎,所以我們要很有耐性地去守五戒,很有耐性地去守八關齋戒。 因為一切戒律的好處,沒有辦法在一朝一夕就讓你得到,唯有長期的去遵守,才會看到很多的效果。就以八關 所以我們一定要想回來,不能隨便就

放棄,好好的去做,守一分有一分 的功德,就如同八關齋戒,雖然有八 項同時可守,但是你只要守到其中一 項,對你都是有好處的。事實上八關 **齋戒最重要的重心就是過午不食,因** 為我們的肉身相當的粗重,如果能夠 調和我們飲食的話,會為我們身體帶 來一個很好的提升和轉變。在這樣的 狀況下,對個人的心靈方面,即精神 層次方面,才容易得到提升與轉化。 所以守戒的意義,真的不是為我們帶 來束縛,它絕對是為我們帶來很多 的好處,所以我們不要忘記持戒的真 義在於陶冶而不是束縛;如果你環沒 有得到它的好處,就已經得到它的壞 處,那麼這是不夠善巧,非佛法之



過,是修學者之過。所以我們要很細心的去體會佛陀到底在說什麼?守戒以白話一點的說法,就是一個好習慣的養成,一個人如果他全部都是好習慣的話,事實上他會種很多的善因,然後在等待收獲善果。所以,無論你有什麼好習慣,都會讓你受用無窮,而且是終生受用無窮。

戒律以積極來說,就是要我們養成很 多好習慣;相對來講,就是要我們不 要去做很多不好的事情,不要有壞習 慣,這就是戒律的真義,讓我們善巧 的去守,而沒有被束縛。

#### 【佛陀經文】

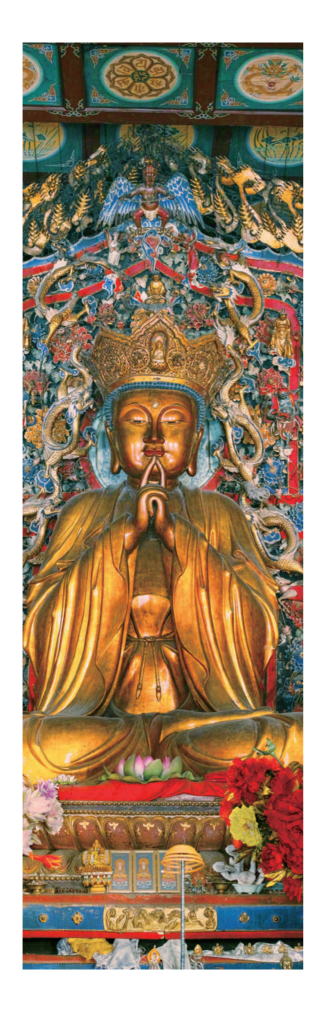


復次善現。若菩薩摩訶薩自住安 忍波羅蜜多。亦勸無量百千俱胝 那庾多有情。令住安忍波羅蜜 多。善現。云何菩薩摩訶薩自住 安忍波羅蜜多。亦勸無量百千俱 **抵那庾多有情。令住安忍波羅蜜** 多。善現。若菩薩摩訶薩從初發 心乃至證得一切智智擐安忍鎧。 常自念言。假使一切有情持刀杖 塊等來見加害。我終不起一念忿 心。勸諸有情亦如是忍。善現。 是菩薩摩訶薩。如心所念境觸無 違。勸諸有情住如是忍。乃至證 得阿耨多羅三藐三菩提。於如是 忍常不捨離。善現。如是名為菩 薩摩訶薩擐大乘鎧。善現。如巧 幻師或彼弟子。於四衢道在大眾 前。幻作種種諸有情類。各各執 持刀杖塊等。加害幻師或彼弟 子。時幻師等於幻有情。都不起 心欲為怨報。而勸彼住如是安 忍。善現。於汝意云何。如是幻 事為有實不。善現答言。不也世 尊。佛告善現。菩薩摩訶薩擐安 忍鎧。自住安忍波羅蜜多。亦勸 無量百千俱胝那庾多有情。令住 安忍波羅蜜多。常不捨離亦復如 是。雖有所為而無一實。何以 故。善現。諸法性空皆如幻故。

P278 I 欄11行~ II 欄2行

#### 【郭老師講義文字】

佛陀開示,如果菩薩摩訶薩自住安忍



波羅蜜多,也勸無量無邊有情眾生, 安住安忍波羅蜜多,那麼,什麼是如 是安忍呢?就是菩薩從初發心到證 得一切智智都擐著安忍鎧,並且常常 如此想:「假使有人持刀杖石塊來加 害,我也自始至終都不起一絲一毫的 忿怒,而且也勸諸有情如是安忍。」 這樣的菩薩摩訶薩,對他而言,已經 沒有逆境可言,因為他已經安住如如 不動的境界,一切的外境得失已經撼 動不了他內心的平靜,那麼他還規勸 諸有情也如是安忍,乃至證得阿耨多 羅三藐三菩提,並於如是安忍常不捨 離,這就是菩薩摩訶薩擐大乘鎧。但 是也如同魔術師作了一場魔術,是虛 幻不實的,所以這樣的安忍以及度 化眾生的過程,也是雖有所為而無一 實,為什麼呢?因為諸法性空皆如幻 故。

更大、更甚、更劇、更烈,人家不諒 解我們,要安忍,因為如果因而生氣 的話,會招致更多的不諒解;人家討 厭我們,要安忍,因為如果也開始討 厭的話,會招致更多的討厭;人家罵 我們,要安忍,因為如果也罵回去的 話,一場吵架就勢必發生;而一旦發 生吵架,兩人都沒有好處,隨便舉幾 個例子,就知道損失慘重,第一個吵 架傷身、第二個吵架會讓善神不喜, 離我們遠去,尤其是作生意的人絕對 不能吵架,因為善神之一的財神最討 厭的就是別人吵架,一看到人吵架, 他馬上抱著無形的財寶走得遠遠的, 理都不理你,所以中國古諺:和氣生 財,是非常有道理的至理名言,故為

了身體好,為了資糧,都不宜吵架, 免得勞民傷財、賠了夫人又折兵,真 是划不來啊!作生意的人最會算術, 但往往在最後該算的地方——和氣, 往往忘記算了,任由脾氣發出來,却 正生財啊!故由此二點即可得知 正生財啊!故由此二點即可得知 改安忍是重要的,是必須學會 故安忍是重要的,是必須學會、 沒養、鞏固的修行功夫。

## 【郭老師口頭詮釋】

講完布施、持戒,接著再講安忍的功夫,當然如果是菩薩摩訶薩的安忍般





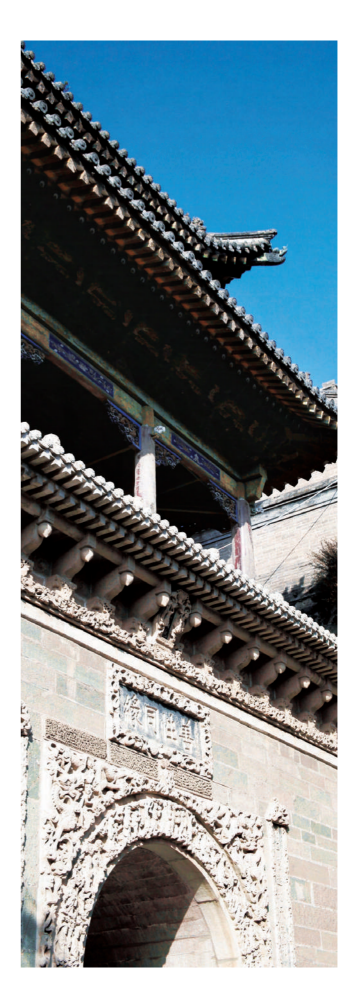
若波羅蜜多,他的境界是非常好的, 那麼他要到多難的境界呢?就是他會 常常如此的想,如果有人拿著刀杖、 石塊來加害於我,我也至始至終都不 起一絲一毫的憤怒, 這樣的境界確實 是很不容易的。菩薩摩訶薩的境界當 然是不一樣的,而且最難得的是他絕 對會發揮大乘的精神,就是如果他證 到什麼境界,他也會勸導其他有情也 要證得這樣的境界。這樣的境界確實 值得我們好好的學習,讓我們反省慚 愧,因為三界眾生都是容易生氣的, 對他好當然就沒話說了; 如果説要打 他、罵他,不生氣的人實在太稀少 了,猶如鳳毛麟角;但是佛法就是要 學習這樣,雖然是很稀少,我們還是 要努力的去做。

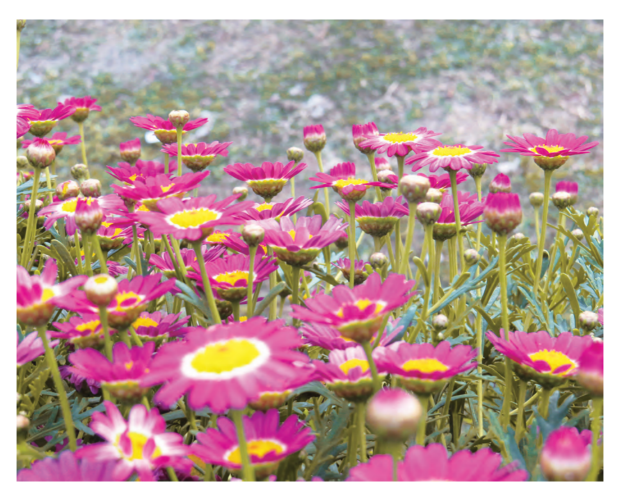
至於菩薩所做到的境界,我們要好好 的去學習,像證到這樣如此高的境 界,而且還教導其他有情,這就是菩 薩摩訶薩擐安忍的大乘鎧。當然佛陀 還是一樣的提醒,這也是虛幻不實, 因為諸法性空皆如幻。事實上對很多 修行人而言,布施可能不會很困難; 守戒,諸惡莫作,眾善奉行也還可 以;可是一碰到忍辱,一碰到安忍, 就是很大的考驗了;尤其自尊心很強 的人,如果罵他幾句,打了他幾下, 可能會發很大的脾氣,那麼這就是沒 有安忍的功夫;但是事實上我們真的 沒有什麼選擇權,因為如果我們選擇 了生氣,事實上就注定要損失,這裡 已經講得很清楚,安忍是很困難的,



這裡所提到的,再美好的感覺、再溫 馨的愛情、再真摯的友情…都將滄海 桑田、人事全非。面對這樣的變遷, 我們更要學習安忍。因為面對無常之 苦,面對一切苦海無邊的生命之苦, 我們都要明白,這樣才能好好的安忍 度日,然後得以修道成就。

另外我們再舉個例子就是吵架,如果 我們甚麼都是以牙還牙、以眼還明報 了,那就會很累,所謂冤冤相報好 了,今生會遭受到別人對我們不召 了實往往都是過去生的惡業感以 果我們不能安忍的話,就會以我一句 完不能安忍的話,就一句,我一 回你一拳;甚至再多打一拳才甘心。 一拳;甚至再多打一拳才甘心。但 是 大 的權討,其實沒有人是勝利者, 大 家都是失敗的人。 另外,譬如説一個做生意的公司或是 店裡頭,和樂相處是很重要的,氣氛 會很好。其實眾生都很敏鋭,來到這 個地方到底和不和樂?一感受就知道 了,也不用你演給他看,也不用真的 當場吵給他看,都會感受的出來;善 神更是如此,如果他本來要好好的來 幫你忙,因為你過去生福報的感召, 可是一看到人家吵架,他最不喜歡看 到這種畫面,他抱著財寶馬上掉回頭 跑掉;如果你看到這個畫面,你一定 會很傷心; 所以最好不要吵架, 真的 不要跟錢財為敵,有智慧的人才知道 原來吵架損失這麼慘重啊!尤其行菩 薩道也是一樣,你也需要資糧、人 力、物力,當然要把過去生的福報感 召現前是很困難的,要一點一滴地 感召才有辦法;但是如果和樂的話, 會讓你各方面資糧都會比較具足,所 以我們大家都要好好的提醒自己,安 忍是重要的,每一個修行人都要去學 會,都要去練習、長養與鞏固;因為





如果沒有這個修行功夫的話,真的很 容易失去很多很好的資糧,很好的善 財。

## 【佛陀經文】

俱胝那庾多有情。修習如是身心 精進。乃至證得阿耨多羅三藐三 菩提。於如是精進常不捨離。善 現。如是名為菩薩摩訶薩擐大乘 鎧。善現。如巧幻師或彼弟子。 於四衢道在大眾前。幻作種種諸 有情類。而彼巧幻自現熾然身心 精進。亦勸所幻令修如是熾然精 進。善現。於汝意云何。如是幻 事為有實不。善現答言。不也世 尊。佛告善現。菩薩摩訶薩。以 應一切智智心。身心精進。斷諸 惡法修諸善法。亦勸有情修習如 是身心精進。常不捨離亦復如 是。雖有所為而無一實。何以 故。善現。諸法性空皆如幻故。

P278 II 欄2~20行

## 【郭老師講義文字】

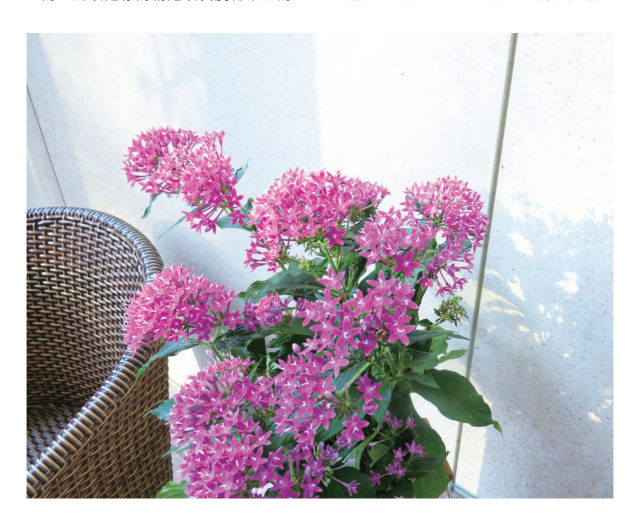
佛陀開示,如果菩薩摩訶薩自住精進波羅蜜多,也勸無量無邊有情眾生,好產是其之之。 如果菩薩學,什麼是如是精進成。 如果菩薩以應一切智智,是精進呢?就是菩薩以應一切智語,以為一個人。 如此精進,也勸無量無邊有情修習如此為一個人。 如此精進常不捨離, 也於如此精進常不捨離, 也於如此精進常不捨離, 也於如此精進常不捨離, 是菩薩摩訶薩擐大乘鎧。但是也如同魔術師作了一場魔術,是虛幻不實的,所以這樣的精進以及度化眾生的

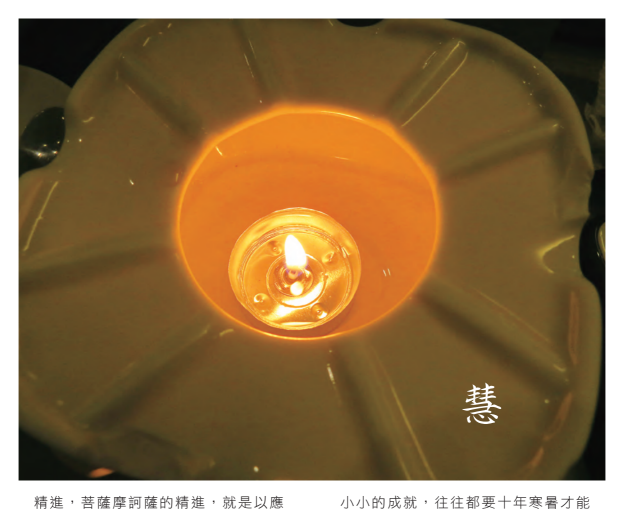
過程,也是雖有所為而無一實,為什麼呢?因為諸法性空皆如幻故。

精進,是成就的唯一一條道路,為什麼呢?連世間法的小小成就都得十年不計寒暑的孜孜努力,方能小有成就,更何況是面對成佛如此艱鉅之浩大生命工程;一切都是相對的問題,越是艱鉅,就越需要努力,這才能在付出與獲得的天平上得到平衡與正比,故精進是事實上的需要,是大丈夫的唯一選擇。

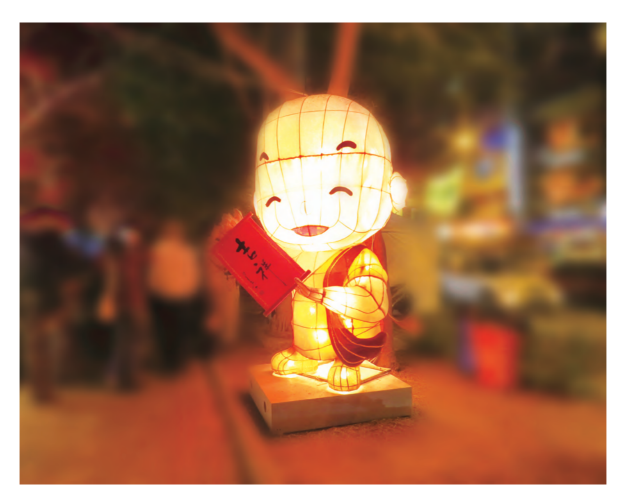
## 【郭老師口頭詮釋】

講完了布施、持戒、安忍,當然要講





 小小的成就,往往都要十年寒暑才能 有一點成就,譬如説藝術要到爐火純 青的造詣,可能花一輩子的時間,都 還沒有辦法得到圓滿,世間法如此, 藝術如此,佛法更是如此,它需要很 大很大的努力,才有辦法獲得成就, 甚至是無量劫的努力,三大阿僧祇劫 的努力,為什麼呢?因為我們所面對 成佛這個使命、這個目的,它是最艱 鉅、最浩大的生命工程;我們對於一 般的事情,要如何去做它,常常都會 有計畫,比如説完成一個工程需要多 少的時間?需要多少人力?需要多少 物力?如果你做得很熟的話,你算一 算就可以算出來了,大概怎麼做就可 以做到;但是關於成佛,它是歷經多



少世?多少時空的事情?往往就算不 清楚了; 算不清楚的時候, 往往就不 明白,就糢糊了,那麼沒有辦法面對 的話,就不知道你需要付出多少的努 力?所以成佛是一件很大的事情,很 困難的事情,很長遠的事情。那麼你 明白以後,你才會知道這是必須面對 的事實,一旦認清了這一點,你才會 知道原來要花這麼多的時間、這麼多 的心力,要把所有的生命力都傾注出 去,這就是很理智、很理性、很智慧 的面對這個問題。唯有我們真正面對 這個問題,才會知道原來精進是很重 要的;因為你已經努力了這麼久,甚 至三大阿僧祇劫流浪生死,都還沒有 成就,該怎麼辦?是宇宙的老靈魂,

該怎麼辦啊!不精進,還該如何呢? 所以我們要很冷靜、很慎重的去面對 這個成佛的問題,既然如此浩大、既 然如此艱鉅,你當然別無選擇,所以 精進是成就的唯一一條路,精進是事 實上的需要,是大丈夫的唯一選擇。

#### 【佛陀經文】

多。善現。若菩薩摩訶薩。於一 切法住平等定。不見諸法有定 有亂。而常修習如是靜慮波羅蜜 多。亦勸無量百千俱胝那庾多有 情。修習如是平等靜慮。乃至證 得阿耨多羅三藐三菩提。於如是 定常不捨離。善現。如是名為菩 薩摩訶薩擐大乘鎧。善現。如巧 幻師或彼弟子。於四衢道在大眾 前。幻作種種諸有情類。而彼巧 幻自現於法住平等定。亦勸所幻 令修如是平等靜慮。善現。於汝 意云何。如是幻事為有實不。善 現答言。不也世尊。佛告善現。 菩薩摩訶薩。於一切法住平等 定。亦勸有情修習如是平等靜

慮。常不捨離亦復如是。雖有所 為而無一實。何以故。善現。諸 法性空皆如幻故。

P278 II 欄21行~Ⅲ欄9行

## 【郭老師講義文字】

佛陀開示,如果菩薩摩訶薩自住禪定 波羅蜜多,也勸無量無邊有情,安 住禪定波羅蜜多,那麼什麼是如是靜 慮?就是菩薩於一切法住平等定,不 見諸法有定有亂,而常如是修習,也 勸無量無邊有情如此修習,甚至直到 證得阿耨多羅三藐三菩提,也於如此 禪定常不捨離,這就是菩薩摩訶薩擐





大乘鎧。但是也如同魔術師作了一場 魔術,是虛幻不實的,所以這樣的禪 定以及度化眾生的過程,也是雖有所 為而無一實,為什麼呢?因為諸法性 空皆如幻故。

#### 【郭老師口頭詮釋】



的作為、這樣的過程也是雖有所為而 無一實。原因就是因為諸法性空皆如 幻故,這是以第一義諦來觀察。

## 【佛陀經文】

復次善現。若菩薩摩訶薩自住般



若波羅蜜多。亦勸無量百千俱胝 那庾多有情。令住般若波羅蜜 多。善現。云何菩薩摩訶薩自住 般若波羅蜜多。亦勸無量百千俱 胝 那 庾 多 有 情 。 令 住 般 若 波 羅 蜜 多。善現。若菩薩摩訶薩自住無 戲論般若波羅蜜多。不見諸法有 生有滅。有染有淨。及不得此岸 彼岸差別。亦勸無量百千俱胝那 庾多有情。安住如是無戲論慧。 乃至證得阿耨多羅三藐三菩提。 於如是慧常不捨離。善現。如是 名為菩薩摩訶薩擐大乘鎧。善 現。如巧幻師或彼弟子。於四衢 道在大眾前。幻作種種諸有情 類。而彼巧幻自現安住無戲論 慧。亦勸所幻令其修習如是般 若。善現。於汝意云何。如是幻 事為有實不。善現答言。不也世 尊。佛告善現。菩薩摩訶薩自住 無戲論般若波羅蜜多。亦勸有情 修習如是無戲論慧。常不捨離亦 復如是。雖有所為而無一實。 何以故。善現。諸法性空皆如幻 故。

P278Ⅲ欄10~28行

#### 【郭老師講義文字】

佛陀開示,如果菩薩摩訶薩自住般若 波羅蜜多,也勸無量無邊有情,安住 般若波羅蜜多,那麼什麼是如是般若 呢?就是菩薩自住無戲論般若波羅蜜 多,不見諸法有生有滅、有染有淨及沒有此岸、彼岸的差別,也勸無量無邊有情安住如是無戲論慧,直到證得阿耨多羅三藐三菩提,於如是慧常不捨離,這就是菩薩摩訶薩擐大乘鎧,是是也如同魔術師作了一場魔術以及大魔術的般若以及度也知同魔術師作了一場魔術以及度化眾生的過程,也是雖有所為而無一實,為什麼呢?因為諸法性空皆如幻故。

般若,是須臾不能離開的,於此如火 宅般的三界,般若就如同最清涼處 计露,能轉熱惱、化嗔毒等等,是 是必備良方。般若,就在 是必備良方。般若,就在我 們的心中,只要打開自心寶藏,取之甘露就會源源不絕的湧出,愈之甘露就會源源不絕的湧出,直德有云:「佛在靈山莫遠求,中,古德有云:「佛在靈山莫遠塔,好向靈山塔下修。」

所以,般若不遠莫遠求,只須當下尋 自心,自心悟了即般若,熱惱化作清 涼池。

## 【郭老師口頭詮釋】

六度中最重要的是般若,接著佛陀談 到什麼是菩薩摩訶薩的般若波羅蜜 多,就是無戲論般若波羅蜜多,不見 諸法有生有滅,有染有淨,也沒有此 岸或彼岸的差別。當然他也要規勸無 量無邊的眾生,安住於這樣的無戲論 慧。那麼什麼是戲論呢?就是所謂的





沒有意義的言論,這是針對一種相對來講,就是說如果談一些沒有什麼意義的談話,都屬於不及義的談話,都屬於為一些沒有好關。但是事實人也可以把它解釋成一切的言論都是是解之之性來說,一切的言論都是是解於不可以空性來說,一切的言論都是多數,它沒有辦法真正取代空性。所以我們真的要去面對空性般若這個問題,用直接來面對,反而是離般若動物一條路。

一個菩薩摩訶薩如果如是證得般若波 羅蜜多,如是證得無戲論慧的話, 也去利益一切有情眾生,這就是菩薩 摩訶薩擐大乘鎧;但是佛陀馬上就提 醒我們,不論你證得怎麼樣高的般若 境界,也無論你度了多少的眾生,這 也是虚幻不實的,千萬不要執著,佛 陀馬上又提醒我們,諸法性空皆如幻 故。

般若確實是非常重要的,如果我們能 夠擁有般若,就如同擁有一個自心 的寶藏。常聽人説:他準備千里迢 迢的去參訪誰,參訪了好多年都還 在參訪,事實上參訪是很好的,所以 善財童子五十三參,可以讓我們得到 很多的知見,學到很多善知識的優 點。但是最重要的參訪,還是參訪你 的自心,因為如果你沒有真正懂得世 界上什麼是最好的,沒有真正懂得空 性的話,你怎麼知道你所參訪的善知 識到底有沒有悟空?他到底有沒有證 量?他到底是不是最好的?他到底能 不能帶給你什麼?所以最重要還是你 到什麼程度?你才能看懂別人到什麼 程度;所以最重要還是自己找自己的 心,無論你走了千山萬水,碰到你夢 寐以求你所希望參訪的人,但是如果 你不是一個真正明白佛法的人,他教 了你什麼,你不見得受用的,不見得 聽得懂的。所以我們真正要參訪、尋 找的就是自己的那顆心,所以佛在靈 山,不必遠求,靈山自在汝心頭,人 人有個靈山塔,好向靈山塔下修。 般若是有大用的,可以化一切的惡業 為善境,所以我們要好好的把握當 下好好的修,事實上我們真的一無所 有,真正擁有的只有當下而已,過去 的已經成為過去了,未來是充滿了各 種的變數,千想萬想,千計畫、萬計 畫,都是往往人算不如天算,那麼真

正擁有的就只有當下而已,你在當下 尋找你的自心,這就是在尋找你的般 若。

我們現在作觀空的練習,請計時五分鐘,我們來直接觀空。請大家一樣還是眼睛閉上,這時斷絕一切的外緣,身體放鬆、呼吸調柔、心無念。安住於這樣的狀態,那麼請你注視著這樣的狀態;但是注視只是注視,沒有任何的負擔,沒有任何的看法,說是樣內的負擔,就這樣,這就是空,就是某樂,就是本地風光。

能夠把開悟當作一種責任,也是不錯 的一種思考方式,為什麼說不要被任 何語言文字所束縛?因為當我們談準 備的時候是沒有準備,當我們談沒有 所以為什麼不要跟一切的見解、一切 的妄念相應,原因也在此。修行悟空



是很重要的,不過為什麼要善巧的在 講空以外的,再講涅槃、本地風光、 本來面目,為什麼?因為人真的是會 有執著的,明明產生了執著,但講空 講久了,就對這個字產生執著,或者 產生一種誤解和誤會,就很難破。當 你聽久了就會習慣或者是麻木,空就 是空嘛!但是當你有所認定,有所了 解之後,可能已經離開空了,所以我 們常常換個詞也不錯。當你認為空是 怎麼樣的時候,他馬上給你涅槃,稍 微攪和一下,不是你剛才想的;當你 認定涅槃是什麼的時候,他馬上給你 本地風光,所以我們就要善巧的學 習,不要被我們所認為的觀點阻撓, 不要因為知道了這個反而阻撓我們知 道更多。





安立有情於六波羅蜜多已。復隨 其類音為說六波羅蜜多相應之 法。令彼聞已乃至證得阿耨多羅 三藐三菩提。於六波羅蜜多相應 之法常不捨離。善現。如是名為 菩薩摩訶薩擐大乘鎧。善現。如 巧幻師或彼弟子。於四衢道在大 眾前。幻作種種諸有情類。而彼 巧幻自現安住六波羅蜜多。亦勸 所幻有情令其安住。善現。於 汝意云何。如是幻事為有實不。 善現答言。不也世尊。佛告善 現。菩薩摩訶薩普於十方各如殑 伽沙等諸佛世界。自現其身隨類 安住六波羅蜜多。亦勸有情令其 安住。乃至證得無上菩提。常不



捨離亦復如是。雖有所為而無一 實。何以故。善現。諸法性空皆 如幻故。

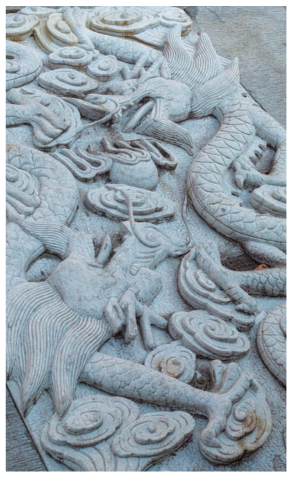
P278Ⅲ欄倒數1行~P279 I 欄22行

#### 【郭老師講義文字】

此段經文是前面敘述六度大乘鎧的結語, 説明菩薩摩訶薩擐六度功德鎧, 於無量無數的諸佛世界以神通力變現無量無數身遍滿各處, 應以何身得度則現何身, 勸慳貪住布施、犯戒住持戒、暴惡住安忍、懈怠住精進、亂心住禪定、愚癡住妙慧, 如是安立有情於六度, 更隨其所懂之語言為他演説

六度相應法,並讓他受持得阿耨多羅 三藐三菩提,於六度相應常不捨離, 這就是菩薩摩訶薩擐大乘鎧,但是儘 管六度具足,亦如魔術師作了一場魔 術,虛幻不實,所以這樣的六度以及 度化眾生的過程,也是雖有所為而無 一實,為什麼呢?因為諸法性空皆如 幻故。

六度,是功德鎧,也是大乘鎧。亦是 六部大車,能夠順利的載著修行人馳 騁於菩提大道。六度波羅蜜多,是六 匹健馬,能夠載著修行人行萬里路, 奔騰如飛;六度,是六種良藥,全部 服用,有意想不到的醫療效果;六 度,是六個不可分開的兄弟,通力合 作的話,一定萬事興旺,一帆風順。



六度,是大乘菩薩道的重心,宜勠力 而行,方能圓滿菩薩道的功德,克竟 全功。

#### 【郭老師口頭詮釋】

#### 【佛陀經文】

復說大便聞安爾我施立爾語。為新籍題首等。所情之靈和有安羅所情之靈和所情之靈和所情之靈和所情之靈和所情之靈和作施。無是安意有不知。會是情我強力。為雜我多念於當靜之。方聲當。。布安慮



般若波羅蜜多。爾所有情不當安立。但作是念。我當安立無量無數無邊有情於淨戒乃至般若波羅蜜多。……

如善善養至意現善大便波邊有現語。四無乃汝善。明祖為於數。於言明之為於書知此,無無至之,於之之之。。可此,與之之之之之。。如此,以為於其事尊應,於若幻世以,用數安是是也。。如此,與之之,為於數。於。現心為於數。。。如無乃汝善。。方六無雖善。四無乃汝善。。方六無雖善。如善

P279 I 欄倒數7行~P280 I 欄4行

【郭老師講義文字】

以上經文,幾乎每一段都說:「諸法 性空皆如幻」。是的,不論一個菩 薩摩訶薩修了多少六度,度化了多少 眾生,在諸法實相的角度來看,都如 同魔術師作了一場魔術,整個過程栩 栩如生,但畢竟虛幻不實,故一個菩 薩摩訶薩一旦認清了此點,他就真正





的"安全"的行走在菩薩道上了, 為什麼如是説呢?因為行菩薩道就 是在累積無量無邊的功德福報,但是 累積歸累積,就是不能執取功德福報 的累積,因為這是違反「諸法性空」 的真理,一旦違反真理,安立於真理 的功德福報也開始受到減損,因為唯 有"空"能夠含藏無量無邊的功德福 報,而一旦有一絲的執取,就離開了 空,就沒有辦法含藏無量無邊的功德 福報了,而成佛就是必須累積無量無 邊的功德福報才能真正如願以償。故 我們真的要以無比寧靜之心去明白佛 陀的本懷,行菩薩道當然與作一場魔 術截然不同,但是我們的心呢?都必 須視其如作一場魔術,因為唯有放下 一切的執著,才能於功德福報中不作功德福報想,也唯有如是,才能福報想,也唯有如是,才能福報,甚至使用功德福報,甚至使用功德福報;例如行菩薩祖報,例如行菩薩祖報,別之本語。 需要很多的人力、物力力才能不動,那麼這些都要靠功德福報的功力,以為事事功德福報的功力,以為其事。 看報,以利樂更多的有情眾生與用眾生養體佛陀本意,別美誤解、誤問眾生華甚!願眾生安立六度,願佛法利樂一切有情。

#### 【郭老師口頭詮釋】

這一段就是這一品的結語,從這裡可



以看出為什麼每一段都提到諸法性空 皆如幻故,是因為我們不論行了多少 六度?度了多少眾生?在諸法實相的 角度來看,都是虛幻不實,為什麼要 這麼說?如同剛剛前面所說,畢竟你 行菩薩道和作一場魔術還是截然不同 的,千萬不要搞混了,這是要很清楚 的部份,絕對不是説既然做一場魔術 和行菩薩道的意思是一樣的,那我就 作一場魔術好了,我去學習魔術好 了,那不是比較快嗎?於是就幻想作 一場魔術,用六度度了好多人,一下 就完成了,是不是這樣?有差別的, 所以我們要弄得很清楚,該清楚的 地方一定要很清楚。事實上佛經講得 很清楚,但有時候是我們自己誤會,

所以不是佛法之誤,是自己之誤;所 以我們真的要用無比寧靜的心,去真 正明白佛陀的本懷,佛陀到底在説什 麼?我們這樣才有辦法真正去行成功 的菩薩道。當然行菩薩道與作一場魔 術截然不同,就如同我們常説「宴坐 水月道場,大作夢中佛事」,它也是 一種比喻,並不是説你真的在夢中, 因為我們畢竟還是處在人道,即三界 的欲界當中。所謂的夢是一種比喻, 那是另外一個夢幻中陰的事,而面對 我們的肉身,我們還是必須要有很多 事情去完成的;以功德福報來講,我 們可以有很多層次來觀察它;就是我 們要放下一切的執著,那麼我們於功 德福報中,不作功德福報想,我們才 能真正擁有功德福報,這是很微妙的 一件事情。一切的名、一切的利,都 沒有好與壞,它都不是好壞的問題, 而是我們怎麼去用它?怎麼去詮釋它 的問題。事實上一個真正看清楚名利 本質的人,一個真正放下對名利執著 的人,他才是真正有資格去擁有名 利。因為名利是象徵一種Power,也 等於是一種福報、一種能量,你運用 得當的話,它就是佛法,它就可以利 樂眾生;但是運用不得當的話,比如 説加上自己的色彩太濃厚,自己的主 觀意識太強,個人風格太重,或者當 作資源等等,這樣不但沒有辦法替眾 生帶來好處,甚至連自己都還要受到 損失。

所以我們真正不去執著福報,才能真 正擁有福報,甚至如果我們還要累積



更多功德福報的話,我們就更不能執著。剛剛講過一旦執著,三界現身這福報合之有。功德福報是是執著。功德福報会會性,與大有。如果一人的,你要無量無邊的空性一旦大大會,就離開了這個報也不過,就離開了這個報也不過,就可以對力,對力不能推動的人力。對力,物力。

這一段還提到很重要的就是菩薩摩 訶薩在度一切有情時,他不會有分 別,就是說我所度的這些人, 就是說我所度的這些人, 那也, 就是整他們所以我度, 是改善、 在念頭的,他的念頭是真正屬於大 菩薩道的精神特色,就是眾生平就 一切冤親平等,就 管度有情;他視一切冤親平等,如 同我們偉大的佛陀,他那麼擁愛他的 獨生子羅睺羅,佛陀是真誠摯愛他的 經文講到的這個部分,我們由高僧傳中安世高的故事,就會明白因果的絲毫不爽以及可怕,姑且不論修證。, 姑且不為僧傳總是高僧,我們到高僧傳總是以他這樣的證量,以他這樣的證量,以他這樣的證量,以他這樣的說量,以他這樣的說量,以他這樣的說量,以他這樣的說量,以他是要深信因果,對與人人人,因為三界流浪,不知知,我們真的要珍惜福報去拼命地



種白業,拼命地消黑業,因為神通不 抵業力。所以我們真的要精進,唯一 可以依憑的就是精進,只要精進就可 以化掉很多的業,很多的業如果有很 好的方法好好的去努力,但也要有時 間,比如説業要現前,它就一定會現 前,可是如果你越早修習佛法,如果 你愈精進修習佛法,如果你遇到很好 的法,你可以在業現前以前,把它化 掉的話,那麼是真正聰明善巧的人, 不一定是説他修到不錯的境界或者對 經典有很高的貢獻,他就可以躲開業 力。因業力隨身,因緣甚深難測,是 很複雜的;但是如果你已經好好的在 修行,那麼請你一定要深信因果,而 且相信因果,也或許害怕因果等等, 那麼你才會真正的大精進,看看人家 如是的話,想想自己呢?只要用功的 話,還是可以化解很多很多的業,若 是不用功的話,那麼這個故事就會很 清楚地告訴我們,並不是説他不用 功,而是善巧的看我們該看的地方, 業力如影隨形,一切都是業力的展

現。所以我們要好好的用功去化解業力,好好地聽經聞法,安住於空性,一定可以完成最艱鉅浩大的工程,只有你一點一滴、一塊磚一塊瓦的不退轉的去蓋,總有一天這個浩大的工程還是會完成的,與大家一起共勉。

#### ■ 感恩與迴向

#### 一、感恩:

請大眾一起唸

"感恩南無本師釋迦牟尼佛" 三遍

#### 二、聖號唱誦:

請大眾一起唱誦 "南無本師釋迦牟尼佛"聖號 三分鐘

#### 三、迴向:

請大眾一起唸

"謹以此功德 迴向法界眾生"

#### 大般若經各品綱要

第一品 緣起品(卷1~2)

主要就是説明整個法界如何欣喜的迎接這個宇宙大事一釋迦牟尼佛要宣講大般波羅蜜多。

第二品 學觀品(卷3~4)

充份説明一個大乘菩薩道行者該如何修行大般若波羅蜜多。

第三品 相應品(卷4~7)

主要是説明與般若波羅蜜多相應的種種現象以及成就。

第四品 轉生品(卷7~9)

主要是説明各種修行因緣以及感召的轉生處所果報的差別。

第五品 讚勝德品(卷10)

主要是説明參加法會者對於般若波羅蜜多的讚頌。

第六品 現舌相品(卷10)

主要是説明世尊現廣長舌相,以及十方佛土睹此瑞相而紛紛前來聽 經的盛況。

第七品 教誡教授品(卷11~36)

主要是佛陀藉著要善現大菩薩為諸菩薩摩訶薩講授般若波羅蜜多, 宣講名相不可得的般若波羅蜜多真實義。

第八品 勸學品(卷36)

是敘述善現菩薩與舍利子藉由巧妙的一問一答, 凸顯學習般若波羅蜜多的利益及重要。 第九品 無住品(卷36~37) 主要是説明般若波羅蜜多的主旨"無住",即對 一切都不執著之意。

第十品 般若行相品(卷38~41)

主要是説明般若波羅蜜多方便善巧的重要性,是修行般若不可或缺的部份。

第十一品 譬喻品(卷42~45)

主要是説明有方便善巧及善友所攝,聞般若波羅蜜多,不會驚、恐、怖,反之則會。

第十二品 菩薩品(卷45~46)

主要是説明菩薩句義就是沒有句義,因為一切句義皆空無所得。無所得故,句義亦無所得,故無句義可言。

第十三品 摩訶薩品(卷47~49)

主要是説明摩訶薩的定義以及菩薩摩訶薩的種種檢定方法。

第十四品 大乘鎧品(卷49~51)

主要是説明六度波羅蜜如六輛大車,能載修行者到達菩提大道。

第十五品 辯大乘品(卷51~56)

主要是説明什麼是大乘相以及發趣大乘的種種。

第十六品 讚大乘品(卷56~61)

主要是説明大乘的功德無量無邊。

第十七品 隨順品(卷61)

主要是説明大乘與般若,悉皆隨順,無所違越。



第十八品 無所得品(卷61~70) 主要是説明一切法無所得。

第十九品 觀行品(卷70~74)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,於一切皆不受、不執、不著。

第二十品 無生品(卷74~75)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,見一切無生,因為畢竟淨的緣故。

第二十一品 淨道品(卷75~76)

主要是説明當菩薩明白般若時,必安住於常不捨離一切有情大悲作意。

第二十二品 天帝品(卷77~81)

主要是説明什麼是菩薩般若以及為什麼菩薩應住、應學般若。

第二十三品 諸天子品(卷81~82)

主要是説明諸天子聽不懂般若,善現菩薩再為之深入宣説的經過。

第二十四品 受教品(卷82~84)

主要是説明有那些人能夠信受甚深、難見、難覺的般若,包括了住不退轉地的菩薩,已見聖諦及漏盡的阿羅漢以及種過深厚善根的善男子、善女人。

第二十五品 散花品(卷84)

主要是説明諸天人散花供養釋迦牟尼佛、善現菩薩及諸菩薩、僧眾等的莊嚴殊妙,以此緣起探討花不生及一切法不生的般若智慧。

第二十六品 學般若品(卷85~89)

説明善現菩薩智慧甚深,不壞假名,而説法性。





第二十七品 求般若品(卷89~98)

説明修行般若當於大菩薩的開示中求,並以佛陀為依歸。

第二十八品 歎眾德品(卷98)

説明菩薩所行般若是大、無量、無邊波羅蜜多,能夠證得無上正等菩提。

第二十九品 攝受品(卷98~103)

説明菩薩應於般若如説而行且不遠離。

第三十品 校量功德品(卷103~168)

説明般若的功德無量無邊,甚至供養般若經典的功德,比供養佛陀舍利還要殊 勝廣大。

第三十一品 隨喜回向品(卷168~172)

説明一個菩薩應如何以無所得為方便,善巧修好隨喜回向法門。

第三十二品 讚般若品(卷172~181)

廣為讚歎般若是一切世出世間成就的根源,菩薩應以般若為導的修習六度萬 行。

第三十三品 謗般若品(卷181)

説明毀謗及不敬般若的惡業果報,以及為何會謗般若的原因。

第三十四品 難信解品(卷182~284)

説明甚深般若難信難解的原因,以及正確與清淨的信解與相 應之道。

第三十五品 讚清淨品(卷285~287)

説明什麼是畢竟清淨的意義,以及一切法清淨的真正涵義。

. . . . .







## 一切如幻

三界流浪

辛苦備嚐

輪迴路險

此路崎嶇

善男子

善女人

諦聽

諦聽

一切如幻

一切如夢

眼所見

鼻所聞

舌所嚐

耳所聽

身所觸

皆為幻夢

皆是夢影

虚幻不實

無一是真

皆為幻夢

安立如是正知見

輪迴如幻

一切如幻

貪嗔痴慢疑如幻

一切皆是空花夢影

遠離幻相

出離幻相



# 一切無二無別

善男子

善女人

諦聽

諦聽

輪迴如夢

六道如幻

一切無分別

皆是心意識分別作祟

一切無二無別

一切圓滿

一切具足

眾牛本具

法爾如是

斷除分別意識

於一切境界不起分別

是名真修行

無尊無卑

無高無下

無大無小

無富無貧

一切皆是幻相

無分別

一切無分別

平等見

一切平等

一切無二無別

輪迴如幻

一切如幻

六道如幻

一切皆是心意識變現

一切皆是八識田中

黑白業的種子

業感緣起

種子起現行

種子變現

白色的種子變現順境

黑色的種子變現逆境

一切皆是

種子決定



# 遠離貪嗔痴慢疑

善男子 種子必定現前

善女人

總持不忘

莫再為這逼真的幻相

**諦聽** 白色的種子

**諦聽** 樂受喜悦

 二六時中
 無人能暫受

 憶持不忘
 無人能暫代

深深的學知

牢牢的記得 種子決定 種子決定

一切如幻 莫再種黑色的種子入八識田

自作還須自受

貪嗔痴慢疑

妄造無邊的黑業皆會種黑色的種子入八識田

無一真實 五毒熾熱

生死催逼

 一切如幻
 三界流浪

 牢記八識田中
 苦辛無量

造業種黑色的種子入八識田 必定証果

一旦種入必定業感緣起 一定成就

# 法身覺醒

善男子

善女人

諦聽

諦聽

法身覺醒

遠離幻相

不為幻相所迷惑

不為幻相所傾動

不為幻相所欺騙

法身覺醒

離開粗重肉身的束縛

自由自在

了無牽掛

法身解脱

遠離幻相

出離三界

自由自在

法喜湧現

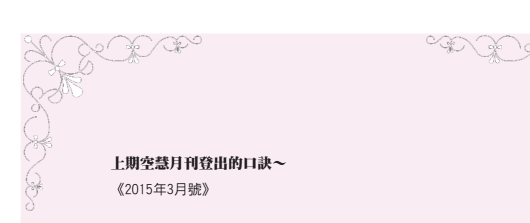
法喜無量











- (一)色即是空,空即是色 —— 般若波羅蜜多心經
- (二)我有明珠一顆 —— 續傳燈錄 茶陵郁禪師

(三)直心是道場 —— 維摩詰所説經

已説明

#### 本期空慧月刊登出的口訣~

《2015年4月號》

諸惡莫作,諸善奉行 —— 法句經

成熟有情、嚴淨佛土 —— 大般若波羅蜜多經

悲智雙運 —— 大方廣佛華嚴經疏

今説明

#### 下期空慧月刊登出的口訣~

《2015年5月號》

作所應作 —— 寶星陀羅尼經

一任清風送白雲 —— 唐朝百丈懷海禪師

三界火宅 —— 妙法蓮華經

將説明

## 空慧口訣——

# 諸惡莫作 諸善奉行

【口訣】

諸惡莫作

諸善奉行

【出處】

法句經

【實修重點】

法句經的名句其原文如下:

諸惡莫作

諸善奉行

自淨其意

是諸佛教

看似簡單易懂

老生常談的兩句話

卻是

三歲孩童雖能道得

八十老翁卻未必行得啊!

莫以惡小而為之 莫以善小而不為







金剛般若波羅蜜經名句:

修一切善法

則得阿耨多羅三藐三菩提

戲劇演出~法華經 劇中一段佛陀非常精闢的開示~

佛陀慈悲的説道:

要充份的明白

三界如火宅

要速求脫離啊!

而諸佛是來幫助眾生

快快逃離

這熊熊燃燒著貪嗔痴慢疑

五毒大火的三界火宅!

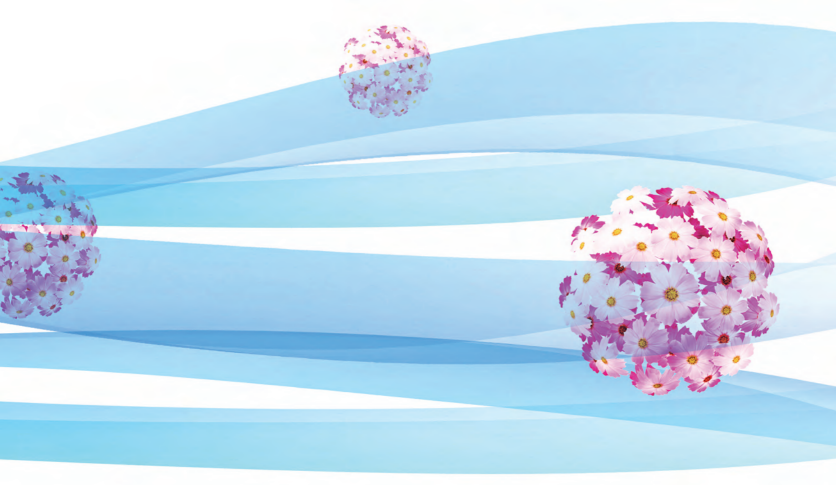
所以

離一切惡吧! 為盡一切善吧!

因為 只有徹底的去惡為善 才能真正成就 也才能真正出離 無邊的生死苦海

我要當眾宣布~ 諸佛的秘密法 主 善良慈悲! 因為 善良慈悲通往究竟覺! 所以

善良慈悲吧! 必定成佛!



### 空慧口訣——

# 成熟有情、嚴淨佛土



#### 【口訣】

成熟有情、嚴淨佛土

#### 【出處】

大般若波羅蜜多經 初分摩訶薩品

#### 【實修重點】

大般若波羅蜜多經的名句其原文如下: 舍利 子!

如是為欲利樂一切有情擐大功德 鎧菩薩摩訶薩

普為十方各如殑伽沙等世界諸佛 世尊

於大眾中歡喜讚歎

作如是言:

某方某世界中有某名菩薩摩訶薩 為欲利樂一切有情擐大功德鎧

成熟有情、嚴淨佛土

願眾生離苦得樂 願眾生早証菩提 願眾生圓滿所願 願眾生得究竟覺

發無上願 自利利他 成熟一切有情眾生 嚴淨佛土 誓與眾生共成佛道!

### 空慧口訣——

# 悲智雙運

【口訣】

悲智雙運

【出處】

華嚴經行願品疏

【實修重點】

華嚴經行願品疏其原文如下:

普賢正是等覺位故

又果無不窮曰普

不捨因門曰賢

此約佛後普賢

成佛之後亦曰普賢

位中普賢悲智雙運

佛後普賢智海已滿

而運即智之悲

寂而常用

窮未來際

教化眾生

三界如火宅

應速求脱離

要大精進 自度度人

要擁有圓滿的慈悲

也要擁有圓滿的智慧

唯有 悲智雙運

才能究竟圓滿成就

大悲為上首

方便為究竟

慈悲不能離開智慧

智慧也不能離開慈悲

真正慈悲的人

一定擁有智慧

真正智慧的人

一定擁有慈悲

慈悲中一定包含智慧

智慧中一定包含慈悲

所以 慈悲與智慧

其實是一體的兩面

所以

擁有無量無邊的 慈悲

擁有方便善巧的 智慧

一定可以究竟成就

所以

一定要大精進

一定要朝圓滿的慈悲

不眠不休的邁進

一定要朝圓滿的悲智

永不懈怠的努力

一定要朝圓滿的悲智

永不厭煩的實踐



## 念念提撕·處處醒覺—

# 念念不忘口訣

美學設計/李秀英

諸惡莫作,諸善奉行 成熟有情、嚴淨佛土 悲智雙運





# 其他口訣選項

- 菩薩清涼月·常遊畢竟空
- 猶如蓮花不著水·亦如日月不住空
- 諸惡莫作・眾善奉行・自淨其意
- 三界唯心·萬法唯識
- 一切都是心意識所變現 必須清淨心意識
- 直指人心·見性成佛
- 修行修心·莫此為要
- 大圓滿~一切圓滿・一切具足 眾生本具・法爾如是
- 善良是成就的關鍵
- 丈夫自有沖天志・不出三界誓不休
- 空
- 了悟空慧·永斷生死
- 空有雙泯
- 真空生妙有
- 不識本心·修法無益
- 心如牆壁・內心無喘・可以入道
- 若見諸相非相·即見如來
- 一切有為法·如夢幻泡影
- 一切都是幻相



- 生死如夢
- 是心作佛・是心是佛
- 我就是佛
- 欲觀法界性·一切唯心造
- 身放鬆・息調柔・心無念
- 不怕念起·只怕覺遲
- 所有的佛號,例如:阿彌陀佛、 釋迦牟尼佛……
- 所有的咒語,例如六字大明咒: 唵嘛呢叭咩吽……
- 所有的觀想,例如:觀音聖像 淨土十六觀等……
- 地獄不空・誓不成佛 眾生度盡・方證菩提
- 法尚應捨·何況非法
- 愛盡天下蒼生
- 大悲為上首・方便為究竟
- 大慈大悲·大雄大力
- ■四弘願
- 四無量心
- 法無定法
- 悲智雙運
- 如如不動
- 頓悟來自漸修
- 舉足皆是道場·觸目無非正覺
- 像不動明王心不動





- 一任清風送白雲
- 飢來吃飯睏來眠
- 長空不礙白雲飛
- 一切都如空花水月・虚幻不實
- 莫忘初心
- 心、佛、眾生三者平等一如
- 塵盡光生
- 但願眾生得離苦·不為自己求安樂
- 擁臥寒波任愁流
- 誰家沒有明月清風
- 不忍眾生苦·不忍聖教衰
- 念死
- 不甘與草木同朽
- 成熟有情·莊嚴淨土
- 三界流浪·辛苦備嚐
- 作所應作
- 作無所作
- 警眾偈
- 一而二·二而一
- 發願大成就
- 自他不二
- 自他互換
- 心外求法是名外道
- 全身如透明水晶
- 修行修心
- 厭離三界
- 效法如來
- 但用此心·直了成佛

- 一切皆捨
- 六度萬行
- 於相離相·於空離空
- 直心是道場
- 隨緣消舊業·莫再造新秧
- 大道常在目前
- 善良+努力=成就
- 我有明珠一顆
- 沒有時間・沒有空間 沒有生死・沒有去來
- 一心不亂
- 心念不空過·能滅諸有苦
- 不離般若·觀空入定
- 制之一處·無事不辦
- 得失從緣·心無增減
- 一切本空
- 空亦復空
- 一即一切・一切即一
- 妄念止息·輪迴止息
- 念空
- 萬法皆空
- 無念為宗
- 誓與眾生共成佛道
- 心生果如是
- 修一切善法
- 心如工畫師
- 禪悦為食
- 這個(空)最重要!







### 經之部——

## 唯識最重要的經典~

## 解深密經

講經/釋迦牟尼佛 譯/玄奘法師 解讀/郭韻玲 美編/鄭博文

一句一句的讀

一點一點的深入

自然讀懂深奧的唯識

(一)經文:卷第一 騰義諦相品第二

(接上期)

爾時

善清淨慧菩薩

白佛言

世尊甚奇

乃 至

世尊善說

如世尊言

勝義諦相

微細甚深

超過諸法

一異性相

難可通達

世尊

我即於此

曾見一處

有眾菩薩等

正修行

勝解行地

同一會坐

皆共思議

勝義諦相

與諸行相

一異性相

於此會中

一類菩薩

作如是言

勝義諦相

與諸行相

都無有異

一類菩薩

復作是言

非勝義諦相

與諸行相

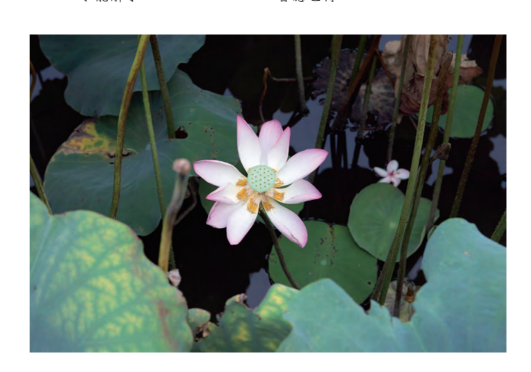


| 都無有異  | 一異性相     | 何以故   |
|-------|----------|-------|
| 然勝義諦相 | 不能解了     | 善清淨慧  |
| 異諸行相  |          |       |
|       | 說是語已     | 非於諸行  |
| 有餘菩薩  | 爾時       | 如是行時  |
| 疑惑猶豫  | 世尊       | 名能通達  |
| 復作是言  | 告善清淨慧菩薩曰 | 勝義諦相  |
| 是諸菩薩  | 善男子      | 或於勝義諦 |
| 誰言諦實  | 如是如是     | 而得作證  |
| 誰言虛妄  | 如汝所說     |       |
| 誰如理行  |          | 何以故   |
| 誰不如理  | 彼諸善男子    | 善清淨慧  |
|       | 愚癡頑鈍     |       |
| 或唱是言  | 不明不善     | 若勝義諦相 |
| 勝義諦相  | 不如理行     | 與諸行相  |
| 與諸行相  |          | 都無異者  |
| 都無有異  | 於勝義諦     | 應於今時  |
|       | 微細甚深     | 一切異生  |
| 或唱是言  | 超過諸行     | 皆已見諦  |
| 勝義諦相  | 一異性相     | 又諸異生  |
| 異諸行相  | 不能解了     | 皆應已得  |

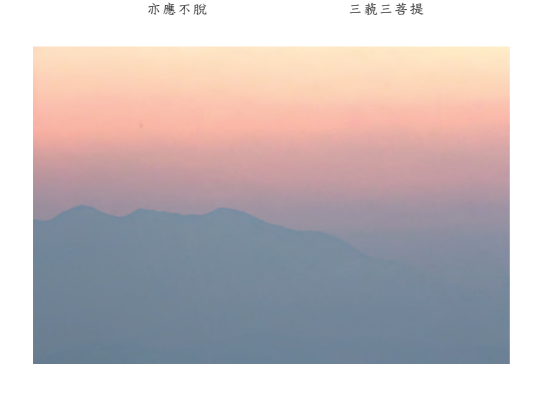
世尊 我見彼已 竊作是念

此諸善男子 愚癡頑鈍 不明不善不如理行

於勝義諦 微細甚深 超過諸行



| 無上方便  | 由於二縛        | 是故   |
|-------|-------------|------|
| 安隱涅槃  | 不解脫故        | 勝義諦相 |
| 或應已證  | 已見諦者        | 與諸行相 |
| 阿耨多羅  | 應不能得        | 都無異相 |
| 三藐三菩提 | 無上方便        | 不應道理 |
|       | 安隱涅槃        |      |
| 若勝義諦相 | 或不應證        | 若於此中 |
| 與諸行相  | 阿耨多羅        | 作如是言 |
| 一向異者  | 三藐三菩提       | 勝義諦相 |
| 已見諦者  |             | 與諸行相 |
| 於諸行相  | 善清淨慧        | 都無異者 |
| 應不除遣  | 由於今時        |      |
| 若不除遣  | 非諸異生        | 由此道理 |
| 諸行相者  | <b>皆已見諦</b> | 當知一切 |
| 應於相縛  | 非諸異生        | 非如理行 |
| 不得解脫  | 已能獲得        | 不如正理 |
| 此見諦者  | 無上方便        |      |
| 於諸相縛  | 安隱涅槃        | 善清淨慧 |
| 不解脫故  | 亦非已證        | 由於今時 |
| 於麁重縛  | 阿耨多羅        | 非見諦者 |
|       |             |      |



非於不然非於不然非於不然以能亦見諸能能見諸能能見強能能見應能能於解能語行除除諦相解解諦重解解二脫獲者相遺遺者縛脫脫者縛脫脫障故得



勝義諦相 非墮雜染相 諸行共相 名勝義諦相

是故

勝義諦相

無上方便 安隱涅槃 或有能證 阿耨多羅 三藐三菩提

復次 善清淨慧

與諸行相 都無異相 不應道理 勝義諦相 與諸行相 一向異相 不應道理

是故 勝義諦相 與諸行相 一向異相 不應道理

若勝義諦相 與諸行相 都無異者 如諸行相 墮雜染相 此勝義諦相 亦應如是 墮雜染相

若於此中 作如是言 勝義諦相 與諸行相 都無有異 或勝義諦相 與諸行相 一向異者

若於此中 作如是言 勝義諦相 與諸行相 一向異者

善清淨慧 若勝義諦相 與諸行相 一向異者 應非一切 行相共相 名勝義諦相

由此道理 當知一切 非如理行 不如正理

由此道理 當知一切 非如理行 不如正理

復次 善清淨慧

善清淨慧 由於今時 若勝義諦相

與 都 如 於 無 一 亦 無諸 無 勝 諸 有 切 應 有行 異 義 行 差 行 如 差相 者 諦 相 別 相 是 別

修於如如如如不納諸其其其其其其則所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所所

更求勝義

若勝義諦相

與諸行相

一應唯唯之是又別向非無無所勝應相異諸我自顯義俱成者行性性現相時立

善清淨慧 由於今時 一切行相

謂雜染相

及清淨相



皆有差別 非無差別

修觀行者

於如如如如物

更求勝義

又 唯 唯 之 名勝義相

又非俱時 染淨二相 別相成立

是故

勝義諸行有向道不應其異異

若作勝與都或此是諦行有與 動物 具 異 異者

由此道理 當知一切 非如理行

| 不如正理     | 金上黃色        |
|----------|-------------|
|          | 亦復如是        |
| 善清淨慧     |             |
| 如螺貝上     | 如箜篌聲上       |
| 鮮白色性     | 美妙曲性        |
| 不易施設     | 不易施設        |
| 與彼螺貝     | 與箜篌聲        |
| 一相異相     | 一相異相        |
|          |             |
| 如螺貝上     | 如黑沈上        |
| 44 4 4 H | <b>右拟禾州</b> |



不易施設 與彼黑沈 一相異相

如辛不與一相級人類,

如胡椒上 辛猛利性 訶 乘復如是

如蠹羅鄉性不易施羅紹與一個

又如 一無常 一 苦 一 補 特 加 羅

| 無我性    | 勝義諦相 | 為他宣說  |
|--------|------|-------|
| 不易施設   | 不可施設 | 顯示開解  |
| 與彼行等   | 與諸行相 | 施設照了  |
| 一相異相   | 一相異相 |       |
|        |      | 爾時    |
| 又如     | 善清淨慧 | 世尊    |
| 貪上不寂靜相 | 我於如是 | 欲重宣此義 |
| 及雜染相   | 微細   | 而說頌曰  |
| 不易施設   | 極微細  |       |
| 此與彼貪   | 甚深   | 行界勝義相 |
| 一相異相   | 極甚深  | 離一異性相 |
|        | 難通達  | 若分別一異 |
| 如於貪上   | 極難通達 | 彼非如理行 |
| 於瞋癡上   | 超過諸法 | 眾生為相縛 |
| 當知亦爾   | 一異性相 | 及彼麁重縛 |
|        | 勝義諦相 | 要勤修止觀 |
| 如是     |      | 爾乃得解脫 |
| 善清淨慧   | 現正等覺 |       |
|        |      |       |



# (二)解讀

解深密經第二品勝義諦相,有四個段落,都是以宣説偈語為結,整理如下——(亦可説,第二品的結構就是此四個段落。)

本期接著研讀第三個段落~

| 段落      | 宣說偈語者    | 偈 語                                                                                  | 主旨大意                                                                              |
|---------|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| - PX /- | 解甚深義密意菩薩 | 佛説離言無二義<br>甚深非愚之所行<br>愚夫於此癡所惑<br>樂著二依言戲論<br>彼或不定或邪定<br>流轉極長生死苦<br>復違如是正智論<br>當生牛羊等類中 | 佛陀所説的無二奧義,非<br>愚夫所能行,大部份的人<br>都被癡所惑,躭溺於能<br>依、所依;而空言與解脱<br>無關的戲論,這是我們要<br>非常警惕的啊! |
| =       | 世尊       | 內證無相之所行<br>不可言説絕表示<br>息諸諍論勝義諦<br>超過一切尋思相                                             | 聖者內證的無相所行,言<br>語道斷;而能夠平息一切<br>諍論的空義,超過了一切<br>尋思相,值得我們努力修<br>行取證啊!                 |
| Ξ       | 世尊       | 行界勝義相<br>離一異性相<br>若分別一異<br>彼非如理行<br>眾生為相縛<br>及彼麁重縛<br>要勤修止觀<br>爾乃得解脱                 | 眾生都易被外相所束縛,<br>沉迷於其中難以脱離;但<br>是啊!世尊在此非常清晰<br>的告知了我們——只要勤<br>修定慧,我們一樣可以解<br>脱啊!    |
| 四       | 世尊       | 此遍一切一味相<br>勝義諸佛説無異<br>若有於中異分別<br>彼定愚癡依上慢                                             | 佛説的勝義諦,遍一切都<br>一如,所以我們不要愚昧<br>的去妄加分別,這才是聽<br>話且易成就的乖佛子啊!                          |

在本第三個段落中,話説善清淨慧菩薩繼 法涌菩薩之後,讚歎了世尊的稀有難得以 及善於言説。

善清淨慧菩薩接著說:確實如世尊所言, 勝義諦相非常的微細、也非常的深奧,超 越一切諸法相同或相異的性相,難以通 達。 善清淨慧菩薩接下來向世尊報告:我看到 一群菩薩正修行勝解行地,大家聚在一起 共同思維討論勝義諦相與諸行相的相同或 相異性相。

善清淨慧菩薩接著説明了不同根器的菩薩 表示了不同的想法,可以整理如下~

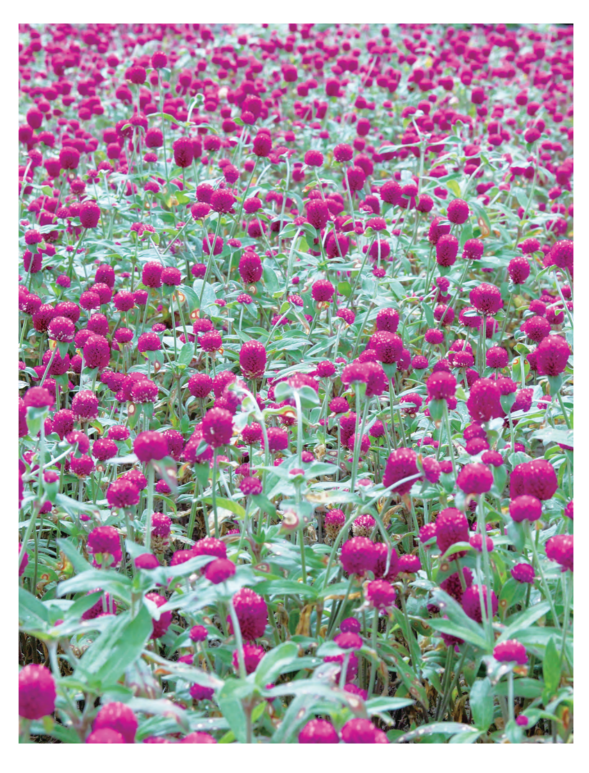


### 不同根器菩薩對於勝義諦相的不同見解~

| 項目   | 第一類菩薩   | 第二類菩薩   | 第三類菩薩      |
|------|---------|---------|------------|
|      |         |         | 有餘菩薩       |
|      |         |         | 疑惑猶豫       |
|      |         |         | 復作是言       |
|      |         |         | 是諸菩薩       |
|      | 一類菩薩    | 一類菩薩    | 誰言諦實       |
|      | 作如是言    | 復作是言    | 誰言虛妄       |
|      | 勝義諦相    | 非勝義諦相   | 誰如理行       |
| 原經文  | 與諸行相    | 與諸行相    | 誰不如理       |
|      | 都無有異    | 都無有異    | 或唱是言       |
|      |         | 然勝義諦相   | 勝義諦相       |
|      |         | 異諸行相    | 與諸行相       |
|      |         |         | 都無有異       |
|      |         |         | 或唱是言       |
|      |         |         | 勝義諦相       |
|      |         |         | 異諸行相       |
|      |         |         | 其他的菩薩則對以上的 |
|      | 第一類菩薩表示 | 第二類菩薩表示 | 二種完全相反的見解  |
|      | $\sim$  | $\sim$  | 充滿了疑惑與猶豫   |
|      | 勝義諦相    | 不是      | 對於誰是對的?    |
|      | 與諸行相    | 勝義諦相    | 誰是錯的?      |
| 說明   | 都沒有差異   | 與諸行相    | 或誰如理?      |
|      |         | 都沒有差異   | 誰不如理?      |
|      |         | 而是      | 完全無法確定     |
|      |         | 勝義諦相    | 到最後便形成     |
|      |         | 不同於諸行相  | 有人讚成第一種說法  |
|      |         |         | 有人讚成第二種說法  |
|      |         |         | 對於~        |
|      |         |         | ┃          |
|      |         |         |            |
| 重點整理 | 勝義諦相=行相 | 勝義諦相≒行相 | 猶豫不決       |
|      |         |         | <b>↓</b>   |
|      |         |         | 有的贊成 ①     |
|      |         |         | 有的贊成 ②     |
|      | 〔A見解〕   | 〔B見解〕   | 〔A or B見解〕 |

當善清淨慧菩薩説完他的見聞之後,向佛 陀稟告:我在看到這些菩薩的狀況,不禁 暗想~這些善男子們,其實是愚痴頑鈍、 不明不善、不如法的道理而行。對於微 細、甚為深奧的勝義諦,其超越一切諸 行、同或不同的性相,不能夠了解啊! 當善清淨慧菩薩説完他的感想後,世尊馬 上肯定他的所言都是正確的;而且進一步的開示他:並非諸行如是行時,稱為通達勝義諦相,或説於勝義諦得到証量。 為什麼呢?

佛陀接著針對這些愚鈍菩薩的見解——有 所回應,可以先整理—個段落如下~



#### 佛陀回應善清淨慧菩薩所述愚鈍菩薩之見解~

| 項目  | 第一小段                       | 第二小段                | 第三小段                |
|-----|----------------------------|---------------------|---------------------|
|     | 若勝義諦相 \ C                  | 若勝義諦相 \ C           |                     |
|     | 與諸行相 夕 句                   | 與諸行相 夕 句            |                     |
|     | 都無異者 プログロ                  | 一向異者                |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     | <br>  應於今時 <b> </b>        | <br>                | 由於今時                |
|     | D                          |                     | 非諸異生り句              |
|     | 刑                          |                     | 刑                   |
|     | 皆已見諦 <b>/</b> <sup>・</sup> | たい たい たい たい たい あいま  | 皆已見諦 丿 ェ            |
|     |                            |                     |                     |
|     |                            | 若不除遺                |                     |
|     |                            | 諸行相者                |                     |
|     |                            | 應於相縛                |                     |
|     |                            | 不得解脱                |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     |                            | <br>  此見諦者          |                     |
| 原經文 |                            | <br>  旅諸相縛          |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     |                            | 於麤重縛                |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     |                            | 亦應不脱                |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     |                            | 由於二縛                |                     |
|     |                            | 不解脱故                |                     |
|     |                            |                     |                     |
|     | 又諸異生 \                     | 已見諦者 \              | 非諸異生                |
|     | 皆應已得 E                     | 應不能得 E              | 已能獲得                |
|     |                            |                     | 無上方便 <del> </del> 型 |
|     | 安隱涅槃                       | 安隱涅槃                | 安隱涅槃                |
|     |                            |                     |                     |
|     | <br>       或應已證 <b>、</b>   | <br>                | 亦非已證 🔒              |
|     | F                          | F                   | F                   |
|     | 阿耨多羅 <b> </b> 句   一        | 阿耨多羅 <b> </b> 句   一 | 阿耨多羅 夕 句            |
|     | 三藐三菩提 丿 塑                  | 三藐三菩提               | 三藐三菩提               |

如果勝義諦相與一切行相都「而如果勝義諦相不同於一切」且由於現在並非一切凡夫」 沒有差異,那麼現在應該│行相;那麼已見實諦者,於│都已得見實諦;也並非一 一切的凡夫都已澈見實諦,┃一切外相,就無法除遣解脱┃切眾生都已獲証無上方便 而且皆已得到無上的方便善 出來;而若無法除遺解脱出 善巧的安穩涅槃境界,而 巧,或皆已証得無上正等正┃來,則應該就被相所束縛而┃且亦非皆已証得無上正等 覺。(顯然並沒有這樣)

說明

無法解脱。又見實諦者,由正覺。 於不解脱於一切外相,那麼

想然耳於粗重的束縛也應該 不能解脱; 那這樣說來, 已

方便的安穩涅槃;或者也不 應証得無上正等正覺了。

見實諦者,就不能証得無上



佛陀説完以上的話 作了一個小結~是故, 勝義諦相與諸行相都無異相,不應道理。 若於此中作如是言,勝義諦相與諸行相都 無異者。由此道理,當知一切非如理行, 不如正理。

這個小結的意思就是第一類愚鈍菩薩所説的見解是錯的,勝義諦相=諸行相是不成立

的,是不符合正理的。

另,由這段小結語經文可以再次看出佛陀 文字結構之嚴謹,因為接下來的一大段文 字,總共可以分成四段,而每一段的小結 語都與本段小結語擁有幾乎一致的文字與

| 結構   | ; | 茲整理如下 | ~ |
|------|---|-------|---|
| がロイザ | , |       |   |

| 項目                 | 第一段  | 第二段  | 第三段        | 第四段        |
|--------------------|------|------|------------|------------|
|                    | 是故   | 是故   | 是故         | 是故         |
|                    |      |      |            |            |
| G 旬                | 勝義諦相 | 勝義諦相 | 勝義諦相 勝義諦相  | 勝義諦相 或一向異者 |
| 句 稍 有              | 與諸行相 | 與諸行相 | 與諸行相 與諸行相  | 與諸行相       |
| 型で                 | 都無異相 | 一向異相 | 都無異相 一向異相  | 都無有異       |
|                    |      |      |            |            |
|                    | 不應道理 | 不應道理 | 不應道理 不應道理  | 不應道理       |
|                    | 若於此中 | 若於此中 | 若於此中       | 若於此中       |
| (<br>)<br>字        | 作如是言 | 作如是言 | 作如是言       | 作如是言       |
| (字<br>H 句<br>利     |      |      |            |            |
| <b>句型</b>          | 勝義諦相 | 勝義諦相 | 勝義諦相 或勝義諦相 | 勝義諦相 或一向異者 |
|                    | 與諸相都 | 與諸相  | 與諸行相 與諸行相  | 與諸行相       |
|                    | 無異者  | 一向異者 | 都無異 一向異者   | 都無有異       |
| () 字               | 由此道理 | 由此道理 | 由此道理       | 由此道理       |
| (字 <sub>句</sub> 完全 | 當知一切 | 當知一切 | 當知一切       | 當知一切       |
| 一 刑 一              | 非如理行 | 非如理行 | 非如理行       | 非如理行       |
| <b>土</b> 樣         | 不如正理 | 不如正理 | 不如正理       | 不如正理       |



以上之表格,不但充份顯示出佛陀文字結構之嚴謹與對仗工整,易於讀經者吸收; 亦顯示了佛陀回答之完整與細密。

而由這四段的小結語當中,我們不難發現,無論佛陀是針對第一類菩薩的愚鈍見解,第二類菩薩的愚鈍見解或第三類菩薩的愚鈍見解或第三類菩薩的愚鈍見解;從清晰縝密的結語中,我們清楚的明白了他們所言皆非!

至於第二段,佛陀繼續説道,由於現在, 不是已見實諦者,於一切行相不除遣解脱 出來,而是能夠做到如是;也不是已見實 諦者,於一切相縛不解脱,而是能夠解 脱;亦不是已見實諦者,於粗重縛不能解 脱,而是能夠解脱;所以由於能夠於相 縛、粗重縛二縛中解脱出來;便能夠獲得 無上方便善巧的安穩涅盤境界,或能証得 無上正等正覺。

由於此小段經文,恰恰是前第一段中一小 段經文的相反陳述,故特此並列,會更有 助了解~

|   | 已見諦者  | 非見諦者     |
|---|-------|----------|
|   | 於諸行相  | 於諸行相     |
|   | 應不除遣  | 不能除遣     |
|   | 若不除遣  | 然能除遣     |
|   | 諸行相者  | 非見諦者     |
|   | 應於相縛  | 於諸相縛     |
|   | 不得解脱  | 不能解脱     |
|   | 此見諦者  | 然能解脱     |
|   | 於諸相縛  | 非見諦者     |
| 原 | 不解脱故  | 於麤重縛     |
| 經 | 於麤重縛  | 不能解脱     |
| 文 | 亦應不脱  | <b>一</b> |
|   | 由於二縛  | 以於二障     |
|   | 不解脱故  | 能解脱故     |
|   | 已見諦者  | 亦能獲得     |
|   | 應不能得  | 無上方便     |
|   | 無上方便  | 安隱涅槃     |
|   | 安隱涅槃  | 或有能證     |
|   | 或不應證  | 阿耨多羅     |
|   | 阿耨多羅  | 三藐三菩提    |
|   | 三藐三菩提 |          |
| 說 | <br>  |          |
| 明 |       |          |

關於第三段,佛陀繼續說道:如果勝義諦 相與一切行相都沒有差異,那麼如果一切 行相墮入雜染相,那麼此勝義諦相已應如 是墮入了雜染相。

又如果勝義諦相與一切行相相異,應該並 一切行相皆如此的共同相,稱為勝義諦 相。

所以,由於現在來說,勝義諦相並非墮入 雜染相,故諸行共相名為勝義諦相。

至於第四段,佛陀接著說道:如果勝義諦相與一切行相都沒有差異,那麼如同勝義諦相於一切相都沒有差別,那麼一切行相也就如是沒有差別。

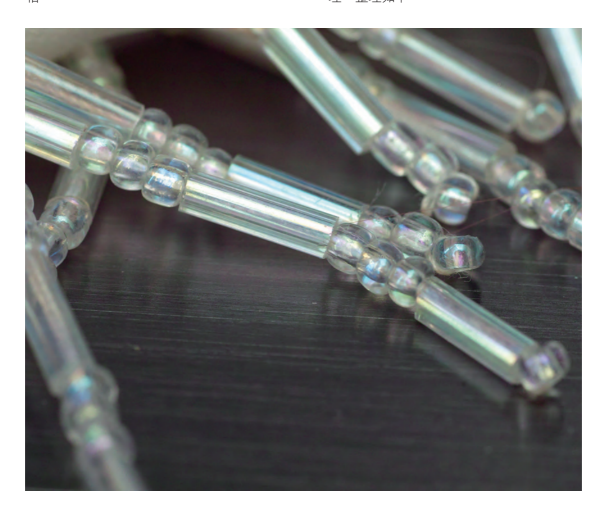
修觀行的修行人,於一切行中,如他所 見、聞、覺、知,不應於後時更求勝義諦 相。 如果勝義諦相與一切行相所有差異,那麼 應該說並非一切行,唯無我性、自性之所 顯現,是勝義相;又應該同時別相成立, 所謂的雜染相以及相對的清淨相。

由於現時的真相是,一切的行相,都是有所差別,而並非是無所差別。

所以修行觀行的修行人,在一切行中,如 他所見、聞、覺、知,更於後來,尋求勝 義諦相。

又即一切行,唯無我性、自性之所顯現, 名為勝義相,又並非同時能夠雜染相與清 淨相的二相能夠別相成立。

所以,總而言之,第一類菩薩與第二類菩薩所言見解皆非如理行,皆不如正理啊! 佛陀接著用一連串的實物譬喻説明這道理,整理如下~





佛陀舉實物説明一相異相的不易施設~

|     |      |      |       |      |      |      | 1     |      |
|-----|------|------|-------|------|------|------|-------|------|
|     | 如螺貝上 | 如螺貝上 | 如箜篌聲上 | 如黑沉上 | 如胡椒上 | 如胡椒上 | 如蠹羅綿上 | 如熟酥上 |
|     | 鮮白色性 | 鮮白色性 | 美妙曲性  | 有妙香性 | 辛猛利性 | 辛猛利性 | 有柔軟性  | 所有醍醐 |
| 原經文 | 不易施設 | 金上黃色 | 不易施設  | 不易施設 | 不易施設 | 訶梨淡性 | 不易施設  | 不易施設 |
|     | 與彼螺貝 | 亦復如是 | 與箜篌聲  | 與彼黑沉 | 與彼胡椒 | 亦復如是 | 與蠹羅綿  | 與彼熟酥 |
|     | 一相異相 |      | 一相異相  | 一相異相 | 一相異相 |      | 一相異相  | 一相異相 |
| 比喻物 | 螺貝   | 金    | 箜篌聲   | 黑沉   | 胡椒   | 訶梨   | 蠹羅綿   | 熟酥   |
| 特性  | 鮮白色  | 黃色   | 美妙曲   | 妙香   | 辛猛利  | 淡    | 柔軟    | 醍醐味  |
| 結語  |      |      |       | 不易施設 | 一相異相 | •    |       |      |

# 譬喻完之後引申至法上的説明~

|               | 一切行上 | 一切有漏法上            | 一切法上 | 又如      | 如於   | <b>貪</b> 上   |
|---------------|------|-------------------|------|---------|------|--------------|
|               | 無常性  | 苦性                | 補特伽羅 | 貪上不寂靜相  | 於瞋   | 癡上           |
| <br> <br> 原經文 |      |                   | 無我性  | 及雜染相    | 當知   | 亦爾           |
| 原經又           |      |                   | 不易施設 | 不易施設    |      |              |
|               |      |                   | 與彼行等 | 此與彼貪    |      |              |
|               |      |                   | 一相異相 | 一相異相    |      |              |
| 法             | 一切行  | 一切有漏法             | 一切法上 | 貪       | 瞋    | 癡            |
| /4            | 7010 | 切'日 <i> </i>  附/ム | 補特伽羅 | 貝       |      | <i>15</i> )£ |
| 法性            | 無常   | 苦                 | 無我   | 不寂靜相    | 不寂靜相 | 不寂靜相         |
| 石土            | 無市   | 白                 | 無找   | 雜染相     | 雜染相  | 雜染相          |
| 結語            |      | 勝義諦相              | 不可施設 | 與諸行相 一村 | 目異相  |              |

佛陀作完這些生動貼切的比喻與説明之後,語重心長的説道:我於如是微細到極致微細,甚深到極為甚深,難通達到極難通達的超過一切的諸法一異性相對立的勝義諦相,已經示現了無上正等正覺,而且為眾生宣説,顯示、開解、施設、照了。最後,世尊把這一大段精闢的論述,濃縮成了一首偈語再次為大眾提提綱挈領的開示~

一切行界的勝義諦相 離開了一異性相的分別 如果要去分別一與異 那麼就是非如理行 而眾生皆為相縛 以及粗重縛 但只要精勤的修行止觀 就能夠得到解脱!

讀完此偈,不禁讚歎:偉哉佛陀!把如此 微細甚深難通達的勝義諦,透過正説反 說,甚至生動的各種譬喻,來幫助我們了 解什麼是遠離一與異分別的勝義諦相,而 且慈悲的告知我們三界眾生皆已被相縛、 粗重縛牢牢綑綁;但也絕不要灰心喪志, 因為只要我們肯下足工夫勤修定慧,那麼 我們就充滿了希望,就能夠解脱這苦辛備 嚐的三界輪迴,直趨無上道啊!



# 讀者按讚心聲

生命解脱的關鍵就在於對「空」的了悟,本書對此正知見做深入而全面的探討,實在是現代人研究佛理的一本好書。

空慧雜誌提供了知見與實修的結合,並且深入淺出,讓即便是剛學佛的人也能看得懂,對於老參也助益良多,是相當好的一本佛教刊物。

一拿到這本雜誌就愛不釋手,一整個晚上都法喜充滿睡不著覺。

看到空慧雜誌中寫的「身放鬆、息調柔、心念空」的靜坐口訣,非常受用。

空慧是一本很有深度的雜誌。

看到空慧雜誌非常歡喜,從沒有一本雜誌都是在寫空慧,有這麼多空慧的知見跟文章都集合在這裡。

讀空慧雜誌,更明白許多道理,令人豁然開朗。

閱讀了空慧雜誌的內容,覺得都是相當實修的方法,讓 我體會到學佛更需在實修方面下功夫,才能夠真實地獲 得利益。

讀了這本雜誌,就知道總編輯在佛法方面下了很多的功 夫,才會有這樣子的內容呈現。





在讀完空慧雜誌之後,會讓人感覺很輕鬆,體 會到很多煩惱其實都是多餘的,都可以放下 了,真的很棒。

很感激空慧雜誌給我的開示。郭老師的法語雖 然重覆又重覆但不是累贅是重點説明,如長者 的叮嚀,這正是重心所在。

——一位司機先生



空慧很難明白,要講清楚不容易,有了這本雜誌如獲寶。

文華智慧的法語簡單而直扣人心,後學看經典也有一段時間,像這簡單而 扣人心弦的不多見。

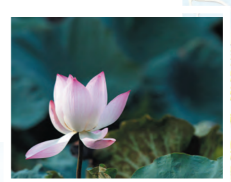
明心見性,自心空慧,郭老師從自心發出的空慧般若。這個是文字般若。 照片拍得很美。

這個般若真是不是普通人可以明白。如果人還是有私,物質太重,會看不進去,現在知道空慧才覺得這是本來面目從這裡方可以斷煩惱輪迴。

郭老師他用的文字好好。本身清淨才能用這個文表達出來,也很慈悲。空 慧是心靈的滿足。

一般靜坐的人都不容易找到一個由粗至細、從繁入簡的方法,這個身放 鬆、息調柔、心念空,一個初基至久修亦可運用的好方法。

看到空慧高興的晚上睡不著覺,沒有看過一本書以 空慧這兩個字做主題,一般都是在一篇文章裡看到 這兩個字,這本雜誌實在太好了。





# 莊嚴佛具文物流通中**心**

# 台灣進口 批發、零售、訂購

佛像、精製須彌佛桌、各式精銅香爐、法器、名貴沉香、水沉香、 各式水晶、珠鏈、入口供佛酥油、僧服、縵衣、海青、虔備祖衣、

長衫、中褂、短褂、僧襪、僧鞋、羅漢鞋、各式佛具總匯系列產品





沉 香 專 門 店











地址:新界荃灣西樓角路186-200號荃昌中心昌安商場地下11號鋪 電話: 2492 2822 傳真: 2492 9398 (三棟屋博物館斜對面) 營業時間:上午9:30至下午7:00(逢星期一休息,公眾假期除外)



支持

空慧雜誌

出刊!

啟迪悲智 利益群生

鄭博文 赦祝

# 支持~空慧雜誌!助印芳名錄即功德福報線長~

| 丁相云       | 邱炳煌   | 梁健財闔家       |
|-----------|-------|-------------|
| 丁顏星       | 范溢華闔家 | 梁朝宗         |
| 三寶弟子      | 范耀 鳴  | 梁錦華         |
| 大般若經讀書會學員 | 徐千芬   | 曾五妹         |
| 毛志宏       | 徐麗雪   | 游舜紘         |
| 毛柏崴       | 徐莉雯   | 游錦隆         |
| 毛柏森       | 徐莉汝   | 陽光          |
| 朱静珍       | 陳吉政   | 振為鈞         |
| 何承靖       | 陳惠美   | <b>提舒</b> 晴 |
| 李叔芬       | 陳睿聲   | 振寶桂         |
| 李秀英       | 陳鴻賓   | 振麗珍闔家       |
| 李明仁       | 陳睿廣   | 鄭麗堅闔家       |
| 李魏玉圆      | 陳發    | 蔡定彥         |
| 李碧惠       | 陳林金英  | 蔡長志         |
| 李碧齡       | 陳俐伶   | 蔡承訓         |
| 李鴻源       | 陳馥苓   | 蔡忠佑         |
| 李鸿文       | 陳寶珠   | 蔡依伶         |
| 林蓮陰       | 陳淑美   | 黎愛兒         |
| 林淑美       | 陳建雄   | 廖沛衡         |
| 林雪雲       | 陳健富   | 駱俊安         |
| 林品玉       | 陳麗敏   | 駱慧美         |
| 周儉        | 陳麗卿   | 駱俊吉         |
| 周五美       | 梁永可   | 駱麗娟         |

梁唐善闔家

梁晉富闔家

何承靖

邱添安

駱暉升

謝憲宏

# 訂閱空慧雜誌

我是 口新訂戶 口續訂戶(訂戶號碼

),我要從

年 月起開始訂閱,並選擇下列方案:

| 寄送方式 | 地區  | 一年       | 二年        | 三年       |
|------|-----|----------|-----------|----------|
| 平郵   | 台灣  | □\$1,100 | □\$2,000  | □\$3,000 |
| 掛號   | 台 灣 | □\$1,580 | □\$2,960  | □\$4,440 |
|      | 港澳  | □\$2,312 | □\$4, 424 | □\$6,636 |
| 航空   | 亞洲  | □\$2,624 | □\$5,048  | □\$7,572 |
|      | 歐美非 | □\$2,924 | □\$5,648  | □\$8,472 |

# 訂户資料

訂戶姓名

口先生 口小姐

連絡電話

傳真

電子郵件

聯絡地址□□□□□

發票抬頭

□二聯式 □三聯式 ■統一編號

#### 助印雜誌

捐款人姓名

口先生口小姐 助印金額NT\$

連絡電話

傳真

電子郵件

- 聯絡地址□□□□□
- 收據抬頭為
- 備註

## 付款方式

付款日期

年 月

B

付款金額: 訂閱金額NT\$

,助印金額NT\$

- 信用卡資料(請填妥下列信用卡資料,傳真至(02)8771-9157
- ■卡別 □VISA □MASTER □JOB □聯合信用卡 ■信用卡號

持卡人簽名

(必須與信用卡上簽名相符) 信用卡有效期限

年

月(請務必填寫)

郵政劃撥:劃撥帳戶:金色蓮花雜誌社 劃撥帳號:17029118

劃撥後請將收據及雜誌訂閱資料傳真至(02)8771-9157,為保障您的權益,傳真後請撥(02)2731-0099確認。

讀者服務電話(02)2731-0099 , 傳真(02)8771-9157



詩·攝影/鄭秉忠

空慧的學習與探討

以通俗的型態 雜誌的媒介形式 達到傳達 空慧 以簡入繁 由繁至簡 期待讀者能 了解到空慧的義理 並且達到空慧的 悲智圓融狀態 讓空慧 走入平常生活之中 不論 行 住 坐 臥 每分每秒的安住在 空慧的狀態

進而更能理解 看清 三界如幻 不再執著於現象界 被現象牽著走 正所謂

一切有為法 如夢幻泡影 如露亦如電 應作如是觀

當下承擔 直接契入 並且 念茲在茲的 保任

從世間的層面來看空慧 契合 正確光明的人生態度與處事方向 從出世法的角度 來看空慧 讓人有了 修行的基礎 在觀照覺察之下 看清這一切如幻 只是心王的遊戲 我們不要讓自己身心都陷下去 保持客觀中立的態度 進而讓生命層次提高 八識田不再隨意隨著種子變現 果中生因 因果循環 今世 未來世 直到有一天 解脫輪迴之苦 不論何種角度 萬變不離其宗

與 空慧 相應 的慈悲 才是真正 慈悲智慧的圓融狀態 與 空慧 相應 才能真正無染著 正確的去愛我們身邊的親友 甚至一切有緣眾生

空慧 絕對值得我們身體力行的 當下契入 並保任之



菩薩清涼月,遊於畢竟空;垂光照三界,心法無不現。 ——華嚴經

行深般若波羅蜜多時,照見五蘊皆空,度一切苦厄。 —— 心經

猶如蓮華不著水,亦如日月不住空;諸惡趣苦願寂靜,一切群生令安樂。

—— 普賢行願讚

身色煌煌,喻于天金;意不著愛,志如虚空。 —— 梵摩渝經

於一切行法寂滅,證得真空,愛滅離欲;於無生涅槃,得入成住,信樂之心。

—— 廣義法門經

縱視而不耀,如觀空中月;自身光照耀,如日奪燈明。 ——佛所行讚

我已解脫彼世間,如虚空風不可縛。

——本行集經

