# 智慧如海

## 大般若波羅蜜多經

第三十二品 讚般若品 (卷 172~181)



〔釋迦牟尼佛莊嚴法相〕

第 174 講 2017年12月27日 (郭韻玲 老師 講解於1997年3月20日)



譯 經/玄奘法師



### 總序

世尊把般若門的心法及實修法門,全部在大般若經中宣說無遺,例如般若正念 的真實境界,以及各種修行般若的實證方法,都鉅細靡遺的於經中宣說,是想深 入經藏的佛子,相當需要研讀的經典。

因為,「大悲為上首,方便為究竟」,如果沒有智慧,是不可能究竟度眾的,於此虚幻的世間,人們早已習於以假為真的顛倒世界,如果要說明完全背道而馳的真實法界,確實是十分困難的一件事,而說明,更是需要有真實的證量,作為辯才無礙的度眾基石。大般若經,正是一個有志以大智慧及辯才度眾的菩薩道行者,於難行難忍的菩薩道上,不論自度或度人,都是一部不可或缺的寶典。

而由於大般若經以現代的人眼光來看,實在太長——總共600卷,每天讀通1卷,也要花上二年的歲月。所以在講解此經時,更要有長期奮鬥的勇氣與毅力, 其實,不論講者或聽者,皆需具備這樣不畏路遙的磅礴氣勢,方能克竟全功。

不過,我們實在應該想回來,如果能有幸講完或聽完這樣智慧如海的經典,實在是過去生功德福報的累積啊!

願釋迦牟尼佛賜予我們智慧的開展!

願十方三世諸佛菩薩賜予加持!

~郭韻玲

#### 第三十二品 讚般若品

具壽善現復白佛言。世尊。若 菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時。 為不信何法。

佛言善現。若菩薩摩訶薩信般 若波羅蜜多時。則不信色。不信 受想行識。

世尊。云何菩薩摩訶薩信般若 波羅蜜多時。則不信色。不信受 想行識。

復次善現。若菩薩摩訶薩信般 若波羅蜜多時。則不信眼處。不 信耳鼻舌身意處。

世尊。云何菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時。則不信眼處。不信

耳鼻舌身意處。

復次善現。若菩薩摩訶薩信般若 波羅蜜多時。則不信諸佛無上正等 菩提。

世尊。云何菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時。則不信諸佛無上正等菩提。

善 現 。 菩 薩 摩 訶 薩 行 般 若 波 羅 蜜 多 時 。 觀 諸 佛 無 上 正 等 菩 提 不 可 得 。 是 故 菩 薩 摩 訶 薩 信 般 若 波 羅 蜜 多 時 。 則 不 信 諸 佛 無 上 正 等 菩 提 。

復次善現。若菩薩摩訶薩信般若 波羅蜜多時。則不信一切法。

世尊。云何菩薩摩訶薩信般若波羅蜜多時。則不信一切法。

善親。菩薩摩訶薩行般若波羅蜜 多時。觀一切法不可得。是故菩薩 摩訶薩信般若波羅蜜多時。則不信 一切法。

P930 II 欄5行~P933 I 欄19行

善現菩薩對佛説:如果菩薩修行般若時起這樣的想法:般若與一切法相合,般若不與一切法相合,這樣的菩薩是俱棄捨,遠離般若。

佛說:另一種狀況,也是菩薩棄捨、 遠離般若;就是菩薩修行般若時起這樣 的想法:如是般若,無所有、非真實、 不堅固、不自在;這樣的菩薩是俱棄 捨、遠離般若。

善見菩薩又對佛説:如果菩薩相信般

若時,不相信什麼法呢?

佛答:如果菩薩相信般若時,則不相 信五蘊乃至一切法。

善現問:怎麼説呢?

佛答:菩薩行般若時,觀五蘊乃至一切法不可得,所以菩薩相信般若時,則 不相信五蘊乃至一切法。

此段經文, 説明什麼狀況是棄捨遠離了般若, 以及什麼狀況是相信了般若。例如:「修行般若波羅蜜多時起如是想, 般若波羅蜜多與一切法合, 般若波羅蜜多不與一切法合」;這樣就棄捨遠離了般若。

怎麼説呢?就是般若是中道,不會落 兩邊,但如果「與一切法合」與「不與 一切法合」則是兩邊,顯然此非般若; 因為般若是超越合與不合之相對性,是 絕對的境界,故當然就是棄捨,也就是 遠離了般若。

經文接著説出另一種也是棄捨遠離般若的狀態;「修行般若羅蜜多,無所有之般若波羅蜜多,無所有(工)非真實、不堅固、不自在。」。其中所提出實(三)無所有(二)非真出實(三)不堅固(四),不堅固(四),是是一切(二)真實(三)與因(四)自在。

為何說般若具足一切?因為是生命的 真正答案,是一切的開始,一切的源 頭,可以說只要擁有了般若,就具足了 一切。故般若非但不是"無所有",反 而是一切圓滿、一切具足的具足了一 切。 為何說般若是真實?因為般若才是 這世間的實相,如果沒有般若,我們 所見所聞所覺所知,統統都是幻相, 統統都是不真實的;可是因為我們習 以為常,所以"被騙"了還不自知, 而且還樂在其中、難以自拔。故般若 非但不是"非真實",反而是真實中 的真實,是每一個人都必須面對與了 解的真相。

為何說般若是堅固?因為事實上世間的一切皆為四大元素假合,無一能永恆的存有,但無形無相的般若已經超越這生老病死、成住壞空,到達了不生不滅的永恆境界,故無常與永恆一相較,那當然是永恆〝堅固〞,反而是超越一切的堅固了。

為何說般若是自在?因為事實上只有解脱生死的人,可以真正稱作是自在的人;而解脱生死的關鍵就在於般若,如果沒有證入般若,我們是不可能解脱生死輪迴的。故般若非但不是"非自在",反而是生命自在中的大自在啊!

説明了兩種不符合般若的例子,接 著經文就説明符合般若的狀況,只是 透過善現菩薩的問句:「若菩薩的問句:「若菩薩的問句:「若菩薩的問句:「若菩薩所若波羅蜜多時,為不善信所 法?」其實這樣的問法隱含了善人,因為佛法提供的 正的答案,而且是不能夠透過一般報 正的答案,所以要盡量重正 報思考企及的答案,所以要盡量重正 報思考方式,才能夠到達 原有的思考方式,才能夠到達 原有的思考方式,才能夠 原有的思考方式就是來自 於這樣的了解與悲心。

為了回應善現的問題, 佛陀當然也

就是一切的本質都是"不可得", 無論從五蘊觀察,或從一切法觀察, 我們只要擁有了般若,我們都可以 得到完全一樣的答案。所以,由於 了解了本質,因此了解了幻相;一切的 真理,都是這樣的,只有提綱挈領的明 白了主旨,其他枝微末節也自然領會於 心;但相反的,如果我們一直迷失在細 節中而忘記了重點,那麼其實連細節也 掌握不住的。

"本立而道生"固是儒家道理;但其 實與掌握真理的訣竅是共通的;如果我 們已經澈底了解一切法"不可得"的真 理;那麼我們還執著於"得"的話,豈 不是愚昧中的愚昧?荒謬中的荒謬?

道理是易懂的,但道理被千百種幻相 阻隔時,道理就變得非常非常難懂了; 因此,聽經聞法只是讓我們懂得了道 理;但如果能在千變萬化、瞬息萬變的 業力網中還能分秒不差的識取道理,那 麼這才是一個真正懂得道理的人。

"知易行難";知道是容易的,作到 是困難的;但猶如經文中用得好:「菩 薩摩訶薩行般若波羅蜜多,觀一切法不 可得」。般若是要"行"的,般若不只 是用來懂的,要真正的能夠用在我們的 生命中,能夠在生活中的點點滴滴派上 用場,更可以説要遍一切處、時的使得 上力,這即是心經的名句 "行深般若波 羅蜜多時″;是的,不只是"行″,還 要"行深",般若不但要明白到深入骨 髓,也要行到深得三昧;因為唯有分秒 深且廣的與般若同行,我們才能真正的 離開生滅有無;真正擁有大智慧,真正 的不再造一切業;這樣的人,才能成 就,才能了生脱死、解脱輪迴。所以, 從現在開始,把般若用到每一件事、每 一個場合、每一個心念……這樣的人, 必定成就,必定圓滿成就。願眾生早日 證得般若!願眾生早日成就!

#### 註釋之部

#### 【遠離】

謂超越修行佛道之障礙。無為法之本體 為空,乃脫離有為法之事相者,故有時 亦稱無為法為遠離。修行佛道者,首要 之務在遠離身、心之罪惡而使其清淨, 此稱身遠離、心遠離。

據世親之淨土論所載,菩薩欲遠離進趣 菩提之障礙,有三法:(一)遠離我心, 不貪著自身,即以智慧門遠離我心之貪 執,不求自身之安樂。(二)遠離無安眾生 心,即以慈悲門拔除一切眾生之苦,而 使其安樂。(三)遠離供養恭敬自身心,即 以方便門憐愍一切眾生,遠離供養恭敬 自身之心。又般若經等以緣生法遠離自 性(無自性),故「遠離」一詞即指空 義而言。

#### 【真實】

<一>教法上之分類用語,與「方便權假」對稱。天台判教以藏、通、別三教為方便之教,而以圓教為真實之教。 <二>實修上所用,為「虛假不實」之對稱。身口各異,言念無實,稱為虛偽。

若表裏如一,更無虛妄,則為真實。

#### 【堅固林】

即娑羅樹林。娑羅,梵語 śāla,巴利語 sāla,意譯為堅固,於慧苑音義卷下則 以為譯作高遠較正確。堅固林,又稱為 堅林、雙樹林、鶴林、四枯四榮樹。翻 譯名義集卷三謂,此樹冬夏不凋而堅固,因以為名。佛陀在拘尸那揭羅城跋提河邊,將入涅槃時,其臥床四周各有同根娑羅樹一雙,此林即為佛陀涅槃之處。

#### 【自在】

又作無礙、縱任。即自由自在,隨心 所欲,做任何事均無障礙。此為諸佛 及上位菩薩所具之功德,故佛亦稱為 自在人。菩薩所具之自在力,有下列 不同種類:

(一)二種自在,據華嚴經疏卷六所 載:(1)觀境自在,謂菩薩以正智慧照 了真如之境,及能通達一切諸法之圓 融自在。(2)作用自在,謂菩薩既以正 智慧照了真如之境,即能由體起用, 自在現身說法,化導眾生。

(二)四種自在,據辯中邊論卷上、大乘莊嚴經論卷五載,指第八不動地以上菩薩所具之自在力:(1)無分別自在,謂捨棄一切功用之行而得無功用法,於一切法遠離分別之想而得自在。(2)剎土自在,又作淨土自在。謂能自由生於各種國土而令諸國土清淨。(3)智自在,謂至第九善慧地即得無礙智,於說法教化任運自在。(4)業自在,謂至第十法雲地即無煩惱業縛,更無障礙。又自在王菩薩經卷上亦列有四種自在:(1)戒自在,謂由修行具足戒而諸戒具足,所願皆成。(2)神通自在,謂具足眼通、耳通等五通

而所欲無礙。(3)智自在,謂具足陰智、性智等五智而無滯自在。(4)慧自在,謂修得義無礙智、法無礙智等四無礙智,能通曉諸法,詮釋經典之章句。

(三)五種自在,據大寶積經卷六十八 遍淨天授記品所載:(1)壽命自在,謂 菩薩雖已成就法身之慧命,了無生、 死、夭、壽,然為度脫有情,遂以諸 方便隨機示現長短壽命之相,而無 有罣礙。(2)生自在,菩薩為度脫有 情,以大悲心隨類受生,饒益一切, 而去、住無礙。(3)業自在,菩薩萬 行具足,悲智雙運,或現神通,或說 妙法,或入禪定,或修苦行,所作之 利他行業皆勝任無礙。(4)覺觀自在, 覺,即粗心;觀,即細心。菩薩化導 有情,雖有思惟,然遠離散亂,隨願 度脫而平等無礙。

(四)八種自在,據北本涅槃經卷 二十三所載,如來法身具足八自在, 即:(1)能示現一身為多身,(2)示現一 塵身而充滿大千世界,(3)大身輕舉遠 到,(4)於一土而化現無數不同之身, (5)眼、耳、鼻、舌、身之功用互通, (6)得一切法而如無法想,(7)說一偈 義而經無量劫,(8)身遍諸處而猶如虚 空。

(五)十種自在,據舊華嚴經卷二十六 「十地品」載:(1)命自在,又作壽命 自在、壽自在。謂菩薩於長劫中住持 壽命,化益眾生無窮。(2)心自在,謂出 生阿僧祇三昧而入於深智。(3)財自在, 又作資具自在、眾聚自在、莊嚴自在、 物自在。謂菩薩以大莊嚴來莊嚴一切國 土。(4)業自在,謂菩薩於諸業得大自 在,而隨時受報。(5)生自在,又作受生 自在。謂菩薩自在受生於一切國土。(6) 願自在,謂菩薩隨所願於隨時隨處成就 菩提。(7)信解自在,又作解脫自在、信 自在、勝解自在。謂菩薩於一切世界能 見諸佛充滿。(8)如意自在,又作神力自 在、神變自在。謂菩薩於示現一切大神 變。(9)智自在,謂菩薩於念念中,示現 覺悟如來之十力無所畏。(10)法自在,謂 菩薩示現無量無邊之法門。

行六波羅蜜可成就十種自在,即行法施、無畏施、財施,可順次成滿命自在、心自在、財自在;持戒行能成滿業自在、生自在;精進行能成滿願自在;忍辱、安受、通達等三忍行能成滿信解自在;靜慮行能成滿如意自在;般若行能成滿智自在、法自在。

十自在於諸經典中,其名稱與順序略 異。如舊華嚴經卷三十九離世間品,列 舉眾生自在、剎自在、法自在、身自 在、願自在、境界自在、智自在、通自 在、神力自在、力自在等十種自在,各 自在中又分十種自在,遂成百種自在。

#### 【以上註釋之部名相出自佛光大辭典】

#### 大般若經各品綱要

第一品 緣起品(卷1~2)

主要就是説明整個法界如何欣喜的迎接這個宇宙大事——釋迦牟尼佛要宣講大般若波羅蜜多。

第二品 學觀品(卷3~4)

充份説明一個大乘菩薩道行者該如何修行大般若波羅蜜多。

第三品 相應品(卷4~7)

主要是説明與般若波羅蜜多相應的種種現象以及成就。

第四品 轉生品(卷7~9)

主要是説明各種修行因緣以及感召的轉生處所果報的差別。

第五品 讚勝德品(卷10)

主要是説明參加法會者對於般若波羅蜜多的讚頌。

第六品 現舌相品(卷10)

主要是説明世尊現廣長舌相,以及十方佛土睹此瑞相而紛紛前來聽經的盛況。

第七品 教誡教授品(卷11~36)

主要是佛陀藉著要善現大菩薩為諸菩薩摩訶薩講授般若波羅蜜多,宣講名相不可得的般若波羅蜜多真實義。

第八品 勸學品(卷36)

是敘述善現菩薩與舍利子藉由巧妙的一問一答,凸顯學習般若波羅蜜多的利益及重要。

第九品 無住品(卷36~37)

主要是説明般若波羅蜜多的主旨"無住",即對一切都不執著之意。

第十品 般若行相品(卷38~41)

主要是説明般若波羅蜜多方便善巧的重要性,是修行般若不可或缺的部份。

第十一品 譬喻品(卷42~45)

主要是説明有方便善巧及善友所攝,聞般若波羅蜜多,不會驚、恐、怖,反之則會。

第十二品 菩薩品(卷45~46)

主要是説明菩薩句義就是沒有句義,因為一切句義皆空無所得。無所得故,句義亦無所得,故無句義可言。

第十三品 摩訶薩品(卷47~49)

主要是説明摩訶薩的定義以及菩薩摩訶薩的種種檢定方法。

第十四品 大乘鎧品(卷49~51)

主要是説明六度波羅蜜如六輛大車,能載修行者到達菩提大道。

第十五品 辯大乘品(卷51~56)

主要是説明什麼是大乘相以及發趣大乘的種種。

第十六品 讚大乘品(卷56~61)

主要是説明大乘的功德無量無邊。

第十七品 隨順品(卷61)

主要是説明大乘與般若,悉皆隨順,無所違越。

第十八品 無所得品(卷61~70)

主要是説明一切法無所得。

第十九品 觀行品(卷70~74)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,於一切皆不受、不執、不著。

第二十品 無生品(卷74~75)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,見一切無生,因為畢竟淨的緣故。

第二十一品 淨道品(卷75~76)

主要是説明當菩薩明白般若時,必安住於常不捨離一切有情大悲作意。

#### 第二十二品 天帝品(卷77~81)

主要是説明什麼是菩薩般若以及為什麼菩薩應住、應學般若。

#### 第二十三品 諸天子品(卷81~82)

主要是説明諸天子聽不懂般若,善現菩薩再為之深入宣説的經過。

#### 第二十四品 受教品(卷82~84)

主要是説明有那些人能夠信受甚深、難見、難覺的般若,包括了住不退轉地的菩薩,已見聖諦及漏盡的阿羅漢以及種過深厚善根的善男子、善女人。

#### 第二十五品 散花品(卷84)

主要是説明諸天人散花供養釋迦牟尼佛、善現菩薩及諸菩薩、僧眾等的莊嚴殊妙,以此緣起探討花不生及一切法不生的般若智慧。

#### 第二十六品 學般若品(卷85~89)

説明善現菩薩智慧甚深,不壞假名,而説法性。

#### 第二十七品 求般若品(卷89~98)

説明修行般若當於大菩薩的開示中求,並以佛陀為依歸。

#### 第二十八品 歎眾德品(卷98)

説明菩薩所行般若是大、無量、無邊波羅蜜多,能夠證得無上正等菩提。

#### 第二十九品 攝受品(卷98~103)

説明菩薩應於般若如説而行且不遠離。

#### 第三十品 校量功德品(卷103~168)

説明般若的功德無量無邊,甚至供養般若經典的功德,比供養佛陀舍利還要殊勝廣大。

#### 第三十一品 隨喜回向品(卷168~172)

説明一個菩薩應如何以無所得為方便,善巧修好隨喜回向法門。

#### 第三十二品 讚般若品(券172~181)

廣為讚歎般若是一切世出世間成就的根源,菩薩應以般若為導的修習六度萬行。

#### 第三十三品 謗般若品(卷181)

説明毀謗及不敬般若的惡業果報,以及為何會謗般若的原因。

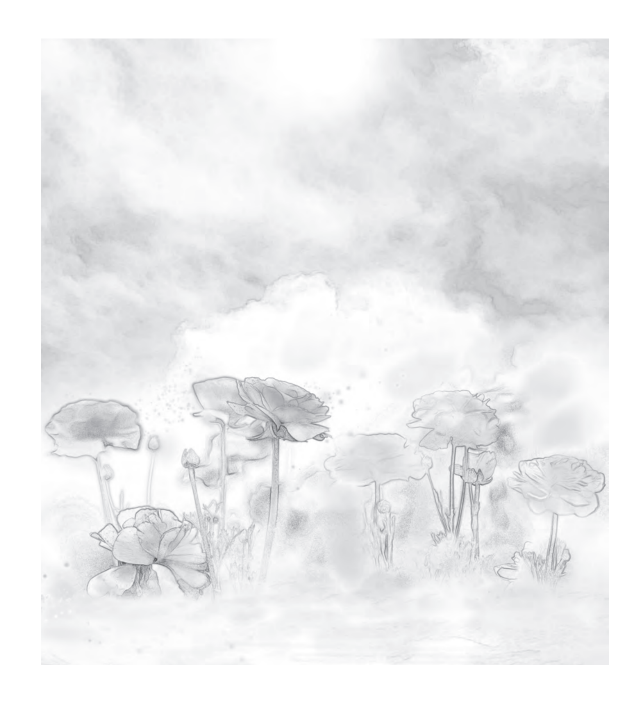
#### 第三十四品 難信解品(卷182~284)

説明甚深般若難信難解的原因,以及正確與清淨的信解與相應之道。

#### 第三十五品 讚清淨品(卷285~287)

説明什麼是畢竟清淨的意義,以及一切法清淨的真正涵義。

. . . . . .



#### 清心小語

誰都想離痛苦遠一點 如果我們會讓別人痛苦 別人一定會離我們遠遠地

#### 慧觀練習---

#### 放下一切的執著

放掉執著

放掉一切的執著

一切的執著 都消失了

一切的執著

都化成了過眼雲煙

一切的執著

都成為昨日黃花

一切的執著

都被拋到九霄雲外

一切的執著

全部都消失得無影無蹤

沒有任何的執著

是多麼的 輕鬆

自在 逍遙

是多麼的沒有負擔

沒有障礙

請保持這樣的狀態

越久越好

#### 觀空練習---

#### 全身融入虚空

#### 《知見》

所謂的觀空,就是觀想空性,也就 是以己心直接悟入本體,證入一切 萬事萬物萬象背後的本質,這是成 就的必經之路,亦是成就證果的唯 一抉擇。

#### 《實修》

全身融入虚空

#### 《說明》

一切的本質

都是虚空

我們這寶貴的人身

亦不能例外

而這人身寶

與我們的關聯最親近

所以由之觀想起

也算是善巧的由身邊易著手的開始

觀想全部的身體

完完全全的融入了

廣大無邊的虛空

保任

越久越好

#### 《叮嚀》

鞏固於空性

是修行中

最重要的實修重點

所以觀空練習

是非常重要的練習

能夠隨時想到就練習

是最好的狀態

而且越熟練越好

這樣才能修行成片

產生實修的效果而成就

