# 智慧如海

# 大般若波羅蜜多經

第三十四品 難信解品 (巻 190~195)



〔釋迦牟尼佛莊嚴法相〕

第 193 講 2018年5月30日 (郭韻玲 老師 講解於1997年8月7日)



譯 經/玄奘法師



# 總序

世尊把般若門的心法及實修法門,全部在大般若經中宣說無遺,例如般若正念 的真實境界,以及各種修行般若的實證方法,都鉅細靡遺的於經中宣說,是想深 入經藏的佛子,相當需要研讀的經典。

因為,「大悲為上首,方便為究竟」,如果沒有智慧,是不可能究竟度眾的,於此虚幻的世間,人們早已習於以假為真的顛倒世界,如果要說明完全背道而馳的真實法界,確實是十分困難的一件事,而說明,更是需要有真實的證量,作為辯才無礙的度眾基石。大般若經,正是一個有志以大智慧及辯才度眾的菩薩道行者,於難行難忍的菩薩道上,不論自度或度人,都是一部不可或缺的寶典。

而由於大般若經以現代的人眼光來看,實在太長——總共600卷,每天讀通1卷,也要花上二年的歲月。所以在講解此經時,更要有長期奮鬥的勇氣與毅力, 其實,不論講者或聽者,皆需具備這樣不畏路遙的磅礴氣勢,方能克竟全功。

不過,我們實在應該想回來,如果能有幸講完或聽完這樣智慧如海的經典,實在是過去生功德福報的累積啊!

願釋迦牟尼佛賜予我們智慧的開展!

願十方三世諸佛菩薩賜予加持!

~郭韻玲

#### 第三十四品 難信解品

復次善現。我清淨即色清淨。 色清淨即我清淨。何以故。分無別 清淨與色清淨。無二無二分無別 無斷故。我清淨即受想行識清淨 受想行識清淨即我清淨。何 故。是我清淨與受想行識清淨 故。是我清淨與受想行識清淨。 無二無二分無別無斷故。

 別無斷故。我清淨即聲界耳識界及耳觸為緣所生諸受清淨即發界乃至耳觸為緣所生諸受清淨即我清淨即代故。是我清淨與聲界乃至耳觸為緣所生諸受清淨。無二無二分無別無斷故。

觸為緣所生諸受清淨。法界乃至意 觸為緣所生諸受清淨即我清淨。何 以故。是我清淨與法界乃至意觸為緣所生諸受清淨。無二無二分無別 無斷故。

善善 表清淨即內空清淨別。 內清淨即 內 內 清淨 即 內 的 內 清淨 即 內 的 分 会 空 的 是 别 無 一 如 空 空 無 相 空 無 也 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無 性 空 無

性自性空清淨。外空乃至無性自 性空清淨即我清淨。何以故。是 我清淨與外空乃至無性自性空清 淨。無二無二分無別無斷故。

第定十遍處清淨。無二無二分無 別無斷故。

善善善善善善善善善善善善善善善善善。我清淨即空解脫門清淨即我清淨即我清淨即。是我清淨與空解脫門清淨與無二分無別無斷故。無二分無別解脫門清淨即我清淨與無相無願解脫門清淨即我清淨解解脫門清淨與無相無別無斷對。是我清淨與無相無別無斷故。

善善期 清淨即五眼清淨。 我清淨即五眼清淨。 田清淨與五眼清淨。無二無 無別無斷故。我清淨即六神通清淨 無別無所, 一種 一種 二無二分無別無斷故。

善善親 清淨即佛十力清淨 佛十力清淨即我清淨。何以故 是我清淨與佛十力清淨。 是我清淨與佛十力清淨。 無二分無別無斷故。我清淨即四 無所畏四無礙解大慈大悲大思 捨十八佛不共法清淨。四無所畏 乃至十八佛不共法清淨即我清淨。 何以故。是我清淨與四無所畏乃至 十八佛不共法清淨。無二無二分無 別無斷故。

善善 現 清 淨 即 一 切 陀 羅 尼 門 清 淨 即 的 能 羅 尼 門 清 淨 即 的 能 羅 尼 門 清 淨 與 如 的 能 羅 尼 知 無 二 分 無 別 無 斯 故 。 無 二 分 無 別 無 斷 故 。 無 二 分 無 別 無 斷 故 。

是我清淨與獨覺菩提清淨。無二無二分無別無斷故。

復次善現。見者清淨即色清淨。 色清淨即見者清淨。何以故。是見 者清淨與色清淨。無二無二分無別 無斷故。見者清淨即受想行識清 淨。受想行識清淨即見者清淨。 何以故。是見者清淨與受想行識清 淨。無二無二分無別無斷故。

 無斷故。

 歎 苦 憂 惱 清 淨 。 無 二 無 二 分 無 別 無 斷 故 。

二分無別無斷故。見者清淨即集滅 道聖諦清淨。集滅道聖諦清淨即見 者清淨。何以故。是見者清淨與集 滅道聖諦清淨。無二無二分無別無 斷故。

 故。是見者清淨與無相無願解脫門清淨。無二無二分無別無斷故。

淨。無二無二分無別無斷故。見 者清淨即道相智一切相智清淨。 道相智一切相智清淨即見者清 淨。何以故。是見者清淨與道相 智一切相智清淨。無二無二分無 別無斷故。

 淨。無二無二分無別無斷故。

P1018Ⅲ欄5行~P1045Ⅲ欄倒數1行

佛開示:我清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,有情清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,命者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,生者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,養育者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,補特伽羅清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,儒童清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,作者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,與者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,則五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨,見者清淨即五蘊乃至無上菩提清淨

此段經文與前大段經文幾乎完全一樣,只是在每一段落的結構上作了小小的變動,以皆是第一段為例,即本來是:我、有情、命者、生者、養育者、士夫、補特伽羅、意生、儒童、作者、受者、知者、見者清淨=五蘊清淨;現在是:我清淨=五蘊乃至無上菩提清淨。

這兩大段都用了極長的篇幅來說明, 道理也是相通的,只是敘述的結構不? 一是敘述的緣起為何呢? 是澈底的說明了:般若的難信難解 是澈底的說明了:般若的難信難解 時是用了如此重複的人 是那度是對於很助更可以 是我若還是對於很助更可以 是我若還是對於由此更可的 是,故由此更可的 學習到:面對修行證果,耐心 與別之 對於 等, 有無比的耐心與永續的 對於 有所成就, 這是千真萬確的事實, 每一個修行人必須了然於胸的正知見 因為,沒有無比的耐心是無法到達彼 岸的,因為這條通往彼岸的修行之路, 非常、非常、非常……的遙遠,我們除 了日以繼夜筆直前行的趕路,實在沒有 第二個更好的選擇,既然路途非常的遙 遠,當然就需要無比的耐心與永續的恆 心了。

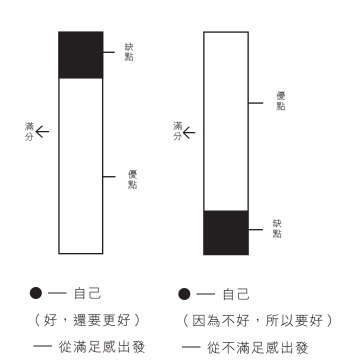
前大段與此大段的重心都沒有離開 "清淨"二字。到底什麼是清淨?以空 性而言,這二字正好説明了其特質,也 就是:一切法的本質都是清淨。

所以,意識清淨,真的是解脱生死輪 迴的關鍵,只要意識清淨,就脫離了外 相的束縛,不再無聊的、毫無意義的把 寶貴的生命浪費在外相的修飾或計較; 這樣才能成為一個直心的修行人,才能 直指本源,澈見諸法實相。

所以,意識清淨,也就是清淨的八識 田,是非常非常重要的,一個修行人一 定要努力達成這樣的狀態;因為一切的 一切,都是由內而感召的,有什麼樣的 內在,就會有什麼樣的外相、外境、外 緣,如果我們不下功夫讓內在清淨, 卻拼命花時間在外在塗塗抹抹、粉粉 刷刷,那真的是本末倒置、愚不可 及,因為已成既定的事實,其實是較 難以改變的,還不如節省下力氣,卯 足勁在內在下功夫,便能達到事半功 倍的效果。

心清淨,一切清淨。一個意識清淨的修行人,才有辦法識得深奧的法要,才不致誤解一切人事物,才能穿透一切的外相,了悟一切的本質,故一個修行人實宜念茲在茲的——清淨。

# 【附件】 圖示學習: 精進的兩種思考方式



#### 註釋之部

#### 【清淨】

音譯毘輸陀、輸陀、尾戍馱、戍馱。略稱 淨。或作梵摩(梵 brahma,巴同)。指遠 離因惡行所致之過失煩惱。一般常用身語 意三種清淨。

有關清淨之種類,於諸經論中,均有詳 載,如下:(一)無性之攝大乘論釋卷二 就煩惱之伏斷述及二種清淨:(1)世間清 淨,由有漏道之修行能暫時壓抑現行之 煩惱,稱為世間清淨。(2)出世間清淨, 由無漏道之修行能完全滅盡煩惱,稱為 出世間清淨。 世親淨土論則分為:(1) 器世間清淨,令環境變成清淨。(2)眾生 世間清淨,住於其地眾生變為聖眾。二 者係顯依、正二報皆清淨。(三)大智度 論卷七十三列舉三種清淨,即:(1)心清 淨,修學般若不起染心、瞋心等。(2)身 清淨,心既清淨常得化生,故身清淨。 (3)相清淨,得具足相好莊嚴身。(四)梁譯 攝大乘論卷中謂四種清淨,即:本來自性 清淨、無垢清淨、至得道清淨與道生境界 清淨。(五)究竟一乘寶性論卷四說二種清 淨,謂本來自性清淨分為二,即:(1)自 性清淨,萬法皆空,本來即清淨。(2)離 垢清淨,離煩惱而成為清淨。(六)顯揚聖 教論卷三列舉尸羅、心、見、度疑、道非 道智見、行智見、行斷智見、無緣寂滅、 國土等九種清淨。(七)大乘本生心地觀經 卷七列舉三昧、智慧、神通、現身、多聞 等各有八種清淨。

#### 【清淨法界】

又作淨法界。佛所證之真體。清淨者,真如之體,離一切煩惱之垢染;法界者,

一切世間、出世間功德之所依。據佛地經論 卷三載,淨法界者,即是真如無為功德。依 七佛經載,佛有清淨法界,證真覺智,無不 了知。又淨法界之印相:以左右手為拳,二 拇指入掌中,伸二食指。其真言為:南謨三 曼多佛陀南(歸命普遍諸佛)達摩馱都(法 界)薩縛婆縛(自性)俱唅(我),又作法 界生真言。其中法界,即是佛身;我,即是 法界。行者雖未能即體真性,但作此印、 誦真言,亦同於體法界。淨法界之另一真言 為: (唵)(噬),其中唵字,為金剛界之 歸命語,三身等之義如常;□藍字,據瑜伽蓮 華部念誦法載,若觸穢處,當於頂上觀有法 界生字,放赤色光,即所謂嗤字。於所食之 物如加持此字,即不成穢觸。於一切供養香 華等,皆加持此字,放白色光,即無穢觸, 所供養物則遍法界。

# 【清淨法幢高峰觀三昧】

即安住於(a,阿)字本不生之三昧。全稱滿一切願出廣長舌相遍覆一切佛剎清淨法幢高峰觀三昧。又作法幢高峰觀三昧、法幢高峰觀加持三昧。清淨法幢,指淨菩提心。比喻如建立軍隊之幢旗於高峰上以指揮軍隊,而建立萬行之首(淨菩提心)的法幢於中道第一義諦之高峰,普觀十方、擁護眾生、護持正法,稱為清淨法幢高峰觀三昧。

#### 【清淨施】

指行布施時,於施者、受者、施物三者,不 執著為實有,而達到空之境界,稱為清淨 施。

#### 【清淨毘尼方廣經】

全一卷。後秦鳩摩羅什(或謂竺法護)譯。 又稱清淨毘奈耶方廣經、清淨毘尼經、毘尼 方廣經。收於大正藏第二十四冊。本經敘述 方廣大乘之淨戒,以寂調伏音天子與文殊之 問答為其架構。就聲聞及菩薩律行之不同, 提出十七種對比。本經之異本有宋代法海所 譯之寂調音所問經一卷;西晉竺法護所譯文 殊師利淨律經一卷,又稱淨律經、淨經、文 殊淨律經等。

#### 【清淨解脫三昧】

指遠離一切繫縛之禪定。此三昧,為無垢清 淨,遠離一切繫縛而得自在之境地,故稱清 淨解脫三昧。住此三昧,能於一念間供養無 量諸佛而不失定意。

#### 【清淨道論】

巴利名 Visuddhimagga。凡三卷。係五世紀中 葉印度高僧佛音(梵 Buddhaghosa)所作。 收於南傳大藏經第六十二至六十四冊。為南 傳佛教上座部之重要論著。近由日本水野弘 元譯成日文(1937~1940)。民國七十四年 (1985) 五月,由葉均(了參) 譯成中文出 版。全書計二十三品,系統地闡釋上座部之 教義,其組織次序與內容類似解脫道論,中 亦雜有論駁該書之見解。本論依戒、定、 慧之順序敘述。一、二品論戒; 三至十三品 論定,並詳析一系列之修習方法;十四至 二十三品論慧,其中十四至十七品主述五 蘊、四諦、八正道、十二因緣等。此外,並 概述無常、苦、無我之三相等。書之前後有 造論因緣之敘述,及以戒、定、慧三學達到 清淨涅槃道之結語。本書乃南傳佛教最高權 威之論書,其百科全書式之內容,堪與上座 有部之大毘婆沙論匹敵。此外,注釋書有達 磨波羅所撰之真諦筐。

佛所具妙德四神三昧之一。指清淨無染污 之一切功德的積集。所謂「四神三昧」, 即佛所具之四種妙德,即指無形、無量 意、清淨積、不退轉等。

# 【清淨功德】

極樂淨土二十九種莊嚴中,十七種國土功 德之一。謂彼土為畢竟安樂之大清淨處, 非如三界之顛倒不淨。蓋彼淨土依法藏菩 薩之智慧清淨業而起,順應法性、不違真 俗二諦,永離顛倒不淨之相,得畢竟安樂 大清淨處,亦攝受眾生令人畢竟之清淨。

#### 【清淨身】

形容佛身清淨,無諸染垢。法華經法師品 所說之清淨光明身、新華嚴經卷四十二所 說之清淨法身即是。華嚴經探玄記卷八: 「淨德內充,名清淨身。」

#### 【清淨覺海】

比喻清淨之本覺,深廣如海。圓覺經: 「求善知識不墮邪見,若於所求別生憎愛,則不能入清淨覺海。」又「清淨覺相」一詞,係指本覺之真相(正體),遠離染垢。

#### 【清眾】

指出家教團或於叢林修行之大眾。又稱清 淨大海眾、清淨眾。如印度四大河流入於 大海,即捨原名,皆成海水;比丘出家, 亦捨以前之種姓族名,不分貴賤上下,皆 成志求解脫之清淨大眾。

【以上註釋之部名相出自佛光大辭典】

#### 【清淨積】

# 大般若經各品綱要

第一品 緣起品(卷1~2)

主要就是説明整個法界如何欣喜的迎接這個宇宙大事——釋迦牟尼佛要宣講大般若波羅蜜多。

第二品 學觀品(卷3~4)

充份説明一個大乘菩薩道行者該如何修行大般若波羅蜜多。

第三品 相應品(卷4~7)

主要是説明與般若波羅蜜多相應的種種現象以及成就。

第四品 轉生品(卷7~9)

主要是説明各種修行因緣以及感召的轉生處所果報的差別。

第五品 讚勝德品(卷10)

主要是説明參加法會者對於般若波羅蜜多的讚頌。

第六品 現舌相品(卷10)

主要是説明世尊現廣長舌相,以及十方佛土睹此瑞相而紛紛前來聽經的盛況。

第七品 教誡教授品(卷11~36)

主要是佛陀藉著要善現大菩薩為諸菩薩摩訶薩講授般若波羅蜜多,宣講名相不可得的般若波羅蜜多真實義。

第八品 勸學品(卷36)

是敘述善現菩薩與舍利子藉由巧妙的一問一答,凸顯學習般若波羅蜜多的利益及重要。

第九品 無住品(卷36~37)

主要是説明般若波羅蜜多的主旨"無住",即對一切都不執著之意。

第十品 般若行相品(卷38~41)

主要是説明般若波羅蜜多方便善巧的重要性,是修行般若不可或缺的部份。

第十一品 譬喻品(卷42~45)

主要是説明有方便善巧及善友所攝,聞般若波羅蜜多,不會驚、恐、怖,反之則會。

第十二品 菩薩品(卷45~46)

主要是説明菩薩句義就是沒有句義,因為一切句義皆空無所得。無所得故,句義亦無所得,故無句義可言。

第十三品 摩訶薩品(卷47~49)

主要是説明摩訶薩的定義以及菩薩摩訶薩的種種檢定方法。

第十四品 大乘鎧品(卷49~51)

主要是説明六度波羅蜜如六輛大車,能載修行者到達菩提大道。

第十五品 辯大乘品(卷51~56)

主要是説明什麼是大乘相以及發趣大乘的種種。

第十六品 讚大乘品(卷56~61)

主要是説明大乘的功德無量無邊。

第十七品 隨順品(卷61)

主要是説明大乘與般若,悉皆隨順,無所違越。

第十八品 無所得品(卷61~70)

主要是説明一切法無所得。

第十九品 觀行品(卷70~74)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,於一切皆不受、不執、不著。

第二十品 無生品(卷74~75)

主要是説明菩薩修行般若觀諸法時,見一切無生,因為畢竟淨的緣故。

第二十一品 淨道品(卷75~76)

主要是説明當菩薩明白般若時,必安住於常不捨離一切有情大悲作意。

第二十二品 天帝品(卷77~81)

主要是説明什麼是菩薩般若以及為什麼菩薩應住、應學般若。

第二十三品 諸天子品(卷81~82)

主要是説明諸天子聽不懂般若,善現菩薩再為之深入宣説的經過。

第二十四品 受教品(卷82~84)

主要是説明有那些人能夠信受甚深、難見、難覺的般若,包括了住不退轉地的菩薩,已見聖諦及漏盡的阿羅漢以及種過深厚善根的善男子、善女人。

第二十五品 散花品(卷84)

主要是説明諸天人散花供養釋迦牟尼佛、善現菩薩及諸菩薩、僧眾等的莊嚴殊妙,以此緣起探討花不生及一切法不生的般若智慧。

第二十六品 學般若品(卷85~89)

説明善現菩薩智慧甚深,不壞假名,而説法性。

第二十七品 求般若品(卷89~98)

説明修行般若當於大菩薩的開示中求,並以佛陀為依歸。

第二十八品 歎眾德品(卷98)

説明菩薩所行般若是大、無量、無邊波羅蜜多,能夠證得無上正等菩提。

第二十九品 攝受品(卷98~103)

説明菩薩應於般若如説而行且不遠離。

第三十品 校量功德品(卷103~168)

説明般若的功德無量無邊,甚至供養般若經典的功德,比供養佛陀舍利還要殊勝廣大。

第三十一品 隨喜回向品(卷168~172)

説明一個菩薩應如何以無所得為方便,善巧修好隨喜回向法門。

第三十二品 讚般若品(卷172~181)

廣為讚歎般若是一切世出世間成就的根源,菩薩應以般若為導的修習六度萬行。

# 第三十三品 謗般若品(卷181)

説明毀謗及不敬般若的惡業果報,以及為何會謗般若的原因。

# 第三十四品 難信解品(巻182~284)

說明甚深般若難信難解的原因,以及正確與清淨的信解與相應之道。

第三十五品 讚清淨品(卷285~287)

説明什麼是畢竟清淨的意義,以及一切法清淨的真正涵義。

. . . . . .



#### 清心小語

與其花時間吵架 不如花時間改進

#### 慧觀練習---

#### 心念止息

全身放鬆

心念止息
在這樣的狀態下
沒有任何的干擾
沒有任何的負擔
一切的念頭
都停止了
一切的分別
都停止了

#### 觀空練習----

# 直接觀空

#### 《知見》

所謂的觀空,就是觀想空性,也就 是以己心直接悟入本體,證入一切 萬事萬物萬象背後的本質,這是成 就的必經之路,亦是成就證果的唯 一抉擇。

#### 《實修》

直接觀空

#### 《說明》

什麼也不想 只是看著 這樣的狀態 不是全部都沒有 觀空 直接觀察空 觀察空到底是什麼樣的狀態 用你更用直覺 不要用直覺 去觀察 一個妄念止息的狀態 然後 盡量保持在這樣的狀態 愈久愈好

